DR. GERBERT GROHMANN

LA ENSENANZA DE LA.BOTANICA

EN LA EDUCACION PRIMARIA

COMENTARIOS A LOS COLOQUIOS
PEDAGOGICOS DE RUDOLF STEINER CON LOS
MAESTROS DEL COLEGIO WALDORF,

STUTTGART 1919

TRADUCCION DIRECTA
DEL ALEMAN POR

JUAN BERLIN



- P

Prefacio

Antes de inaugurar el Colegio Libre Waldorf en Stuttgart, septiembre de 1919. Rudolf
Steiner preparo a los futuros maestros para su nuevo cometido (21 de agosto al 6 de
septiembre). En las mafanas se dieron los dos cursos basicos sobre el “Estudio del hombre” y
“Metodologia y Didactica”, y en las tardes tuvieron lugar las practicas de seminario en forma
de Coloquios informales. El presente estudio se ocupara de dichas practicas, en la medida en
que se refieran a la ensefianza de la botanica.

Las sugerencias hechas por Rudolf Steiner son extraordinarias; a pesar de la sencillez
de su forma, encierran impulsos pedagogicos, y también cientificos, en verdad revolucionarios,
a cuyo lado resultan palidas todas las deméas tendencias reformistas que hoy dia se preconizan.
Lo importante es no desfallecer y asimilar aquellos impulsos, asi come elaborarlos en siempre
renovado afan. La concepcion desarrollada por Rudolf Steiner en sus seminarios es sombrosa:
podriamos considerarla como el mas puro resultado del espiritu pedagogico Waldorf: incluso
llamaria “protopedagogica”.

Si nos atuviéramos Unicamente a los ejemplos de los que Rudolf Steiner se valié para
ilustrar sus ideas, caeriamos en el mismo error en que cayd la época que no reconocid en
Goethe el “Copérnico y Kepler del mundo organico”, por fijarse tan solo en los pormenores
aislados de sus descubrimientos. Aunque los ejemplos escogidos por Rudolf Steiner tienen
para nosotros un valor incalculable, no debemos imitarlos o copiarlos sin preguntarnos
continuamente:

¢Qué es lo que, en el fondo, se ha estimulado gracias a los consejos de Rudolf Steiner?

Por esta razon nos hemos impuesto la tarea de poner relieve, en el presente estudio,
ante todo, a los fundamentos pedagdgicos y metodologicos.

Considerando que el Coloquio no se trataba de conferencias, sino de cambio de
impresiones, hay que tener en cuenta el estilo libre de la diccién. La conversacion se movia
dentro de un constante dar y recibir, por cuya razén se insinué a la postre la conveniencia de
algunos arreglos en el orden cronologico de la presentacion. Sin embargo, insistimos
expresamente en que nuestro relato es completo: no hemos omitido ni sugerencia ni tema
alguno de cuantos se trataron. En los casos en que la cita textual de las palabras de Rudolf
Steiner parece importante, la insertamos integra.

El autor del presente estudio no tuvo la suerte de pertenecer al circulo de los
participantes en ese curso. Sélo el hecho de haberse dedicado durante tantos afios al estudio
del mundo de las plantas, asi como también de haber tenido por mucho tiempo el privilegio de
trabajar como maestro dentro de la orientacién Steineriana, le lleva a atreverse a tomar la
palabra.

Un problema particular surgid para el autor debido a la circunstancia de que, al
redactar el presente opusculo, tuvo que preguntarse una y otra vez hasta qué punto le era
posible hacer referencia al contenido de sus libros anteriores *), ya que este opusculo y estos
libros se integran; es decir, dudaba de si era suficiente mencionar a éstos o si era necesario
repetir lo que en ellos se manifestaba. El presente estudio puede leerse con independencia de
todo lo demas; no obstante, la lectura de mis obras anteriores seria de gran utilidad
complementaria para el lector. En mi libro “La planta” se hallan consignadas las bases
cientificas de una botanica fecundada por la ciencia espiritual; en mis “lLecturas sobre
botanica” se halla elaborado en detalle mucho de lo que aqui sélo puede ventilarse desde el
punto de vista de los principios metodoldgicos, de manera que las “Lecturas” y los presentes
estudios se complementan también por dirigirse a diferentes grupos de lectores.



<3-
Especificamente me permito recomendar las “Lecturas” en relacion con el XI° Coloquio, en que
se discute |a gradacion ascendente del reino vegetal.

Hechas estas observaciones, creo poder prescindir de la mayoria de las referencias que, de lo
contrario, hubiera tenido que intercalar en el texto.

Stuttgart, Pascua 1953

Dr. Gerbert Grohmann

*) Vea la bibliografia al final



-4-

Temario del IX° Cologuio

30 de agosto de 1919

Las ciencias naturales solo pueden ensefiarse después de los nueve anos.

La forma exterior de la planta debe estudiarse relaciondndola con la tierra y el sol.

En la educacion primaria no es posible estudiar racionalmente el proceso de germinacion.
El ejemplo del diente de leon.

El nifio no puede comprender el proceso de la fecundacion de la planta.

Se tiende el puente hacia el hombre.

Solo la parte animica del hombre puede ser objeto de comparacion con la planta.

Los sentidos humanos “rellenados” dan por resultado formas vegetales.

Las raices guardan afinidad con los pensamientos; las flores, con los sentimientos, afectos,
emaciones.

Las diferentes zonas de vegetacion de la tierra y su relacion con las zonas sensorias del
hombre.

Solo las plantas superiores pueden ser objeto de comparacion con lo animico del hombre.



=

Comentarios al IX Coloquio

Rudolf Steiner inauguro las discusiones de este seminario sobre la ensefianza de la
botanica, con las siguientes palabras:

Pasemos ahora a nuestra dificil tarea de hoy. Ayer les supliqué que, dentro del
mismo espiritu que ayer aplicamos a la zoologia, hablando del pez, del raton, del
caballo y del hombre, reflexionasen sobre la manera de estructurar una clase, en la
que quisieran estudiar con los nifios, con base en algin ejemplo, las plantas
inferiores y superiores. S6lo me anticipo a decirles en una ensefianza fincada sobre
realidades objetivas, el estudio de los animales ha de preceder a la discusion de los
aspectos cientificos de la planta.

Ante todo, hemos de poner en claro, de qué edad se trata aqui. Al final del VilI°
Coloquio, al fijar Rudolf Steiner la tarea mencionada, dijo: “No me refiero a la ensefianza
grafico visual, sino a la que sigue después de los nueve afios, cuando entramos en el estudio de
la naturaleza.

Suponemos que el término grafico-visual se refiere a la mera descripcion de la
naturaleza, o a la rudimentaria observacion de la naturaleza tal como antafio se combinaba
con el primer estudio de la geografia local y cuya primera meta consistia en despertar al nifio
para la simple percepcién y distincion de arboles, géneros de granos, etc. En esta etapa, ya la
mera mencion de los nombres constituye un importante acto de conocimiento. En cambio,
después de los nueve afios, ya se trata de una comprension mas profunda, de una como
elaboracion mental. El término “estudio de la naturaleza” patentiza asimismo que ya no seria
indicado continuar con el anterior estilo de cuentos y leyendas; ha llegado el momento de
presentar la naturaleza en forma cientifica. En muchas conferencias, Rudolf Steiner insistié en
que, antes de los nueve afios, el nifio no distingue todavia entre si y el mundo circundante, por
lo que conviene que todo lo relacionado con las plantas, se revista en esa época de cuentos,
imagenes, leyendas. Después de los nueve afios, el nifio se independiza, y liberado
interiormente del mundo, quiere enfrentarse a él como observador.

Fijémonos bien en esta distincion, pues solo asi apelaremos justamente a aquella faceta de la
naturaleza animica del escolar gracias a la cual se pondrén en saludable actividad sus recién
maduradas energias para observar y comprender el mundo. Al narrar cuentos, ya deben ser
cuentos “veridicos”: puedén inventarse y realmente rebosar la imaginacion, pero deben
referirse a auténticos objetos y relaciones cientificas.

Para la ensefanza antes de los nueve afos, disponemos de una opinion de Rudolf
Steiner sumamente esclarecedora, en el afio de 1917, es decir, dos afios antes de la fundacion
de la Escuela Waldorf. Reproduciremos aqui el texto integro, aunque sélo parte del mismo se
refiera a la botanica:

En un futuro no muy lejano se llegara a considerar absurdo el ensefiarles a los nifios
lo que los hombres han de saber de la vida y de las leyes de la naturaleza, asi como
de las leyes cientificas abstractas. Por otra parte, cobrara importancia una especie
de contemplacion afectuosa de la vida de los animales, de sus condiciones vitales
particulares, por ejemplo, una descripcién grafica tangible del comportamiento vy
convivencia de las hormigas. En obras del tipo de la “Vida de los Animales” de Brehm
existen los rudimentos para ello, pero no se amplian. Es necesario que esas
narraciones simbolizadas de episodios de la vida animal se amplien y perfeccionen
mas y mas: necesitamos de la narracion conceptuosa de escogidos cuentos



- -

individuales. Esto es lo que hemos de ensefar a los nifios, en vez de los horrores en
gue hoy dia les “prodiga” la zoologia elemental: hemos de contarles las hazanas del
ledn, del zorro, de la hormiga, de la luciérnaga. No importa que las cosas sucedan o
no, lo importante es que sean conceptuosas y henchidas de significado.

El extracto de las ciencias naturales que hoy se les “imbuye” a los nifios, debera
reservarse para afos posteriores, después de que ellos se hayan deleitado con los
cuentos que tratan de lo individual de la vida animal.

Serd de mucha importancia que también la vida de las plantas se estudie en torno a
multitud de cuentos sobre la relacion de la rosa y la violeta, o de los arbustos con las
hierbas que los circundan; que se sepan contar largas historietas sobre lo que pasa
con los geniecillos que saltan de flor en flor cuando atravesamos una pradera, y cosas
por el estilo. Esta es la botanica que los nifos necesitan oir. También hay que
contarles de |a relacion que existe entre ciertos cristales de color verde, enterrados
en el suelo, y otros incoloros, o de un cristal cubico y otro que cristaliza en octaedros.
En vez de una cristalografia abstracta que, por desgracia, indigesta a los nifios en su
temprana infancia, necesitaremos de una descripcion simbolizada de la vida de los
cristales en el interior del suefin. Sélo es posible hacer fecundos los conceptos sobre
lo que sucede en el seno de la tierra, si los fecundamos con las descripciones que,
sobre el particular, se hallan consignados en nuestros escritos. No basta una mera
relacion de nombres; lo esencial es que los temas estimulen la imaginacion y que uno
sepa decir muchas cosas sobre la vida comun de diamantes y zafiros, por ejemplo. Si
reflexionan sobre lo dicho ya captaran lo que quiero significar.

Esta manera de hablar de Rudolf Steiner, es vdlida Gnicamente para la ensefianza antes
de los nueve anos, cuando la naturaleza debe presentarse al nifio en forma narrativa.

iQué mundo de maravillas surge aqui ante el alma! [Qué inventiva se le exige al
maestro! “no importa el que las cosas sucedan o no”; lo importante es que potencialmente
podrian suceder, es decir, que corresponden a la naturaleza intrinseca del objeto biologico
respectivo. La exigencia de que la imaginacion debe fecundarse con el estudio de los escritos
cientifico-espirituales, es prueba de que las “narraciones simbolizadas” no encierran diferencia
a veleidades juguetonas, sino a una genuina imaginacion grafica, nacida de una comprension
de los nexos objetivos de la naturaleza.

La cita data del afo de 1917. Es dudoso que Rudolf Steiner en fecha posterior, al
elaborar sus instrucciones concretas para la Escuela Waldorf y teniendo en cuenta las
diferentes edades de los discipulos, hubiera hablado de “nifios” en términos tan generales, ya
que en dichas instrucciones se traza nitidamente el limite de los nueve o diez afios. Si
contemplamos, por ejemplo, la gradacion jerarquica del reino vegetal que en el XI° seminario
se desarrolla para la edad de once afios, ya no encontramos nada de legendario ni mitico;
tampoco pueden calificarse de narraciones simbolizadas, las comparaciones con la evolucion
psiquica del hombre que alli se utilizan. Aqui ya se trata de un auténtico estudio de |a
naturaleza. Es necesario tener clara conciencia de esta diferencia, para acertar con el temple
mental que ha de prevalecer en clase, segun la edad de los discipulos.

Después de las palabras de introduccion de Rudolf Steiner, siguieron las aportaciones
de varios de los participantes del curso, que no es menester reproducir aqui en detalle. En
cambio, las respuestas y observaciones marginales de Rudolf Steiner son muy significativas.
Uno de los participantes hizo notar que el proceso de crecimiento propiamente, es siempre
velado: la hoja que sale del interior de la planta para exponerse a la luz, pierde su vida propia y
se encuentra al borde de la muerte. Rudolf Steiner respondio:



=

Lo propio acontece con las ufias del hombre. Y si estudiamos otra parte, digamos la
palma de la mano u otras partes mas profundas, encontramos lo mismo. ¢En qué
consiste el crecimiento?... Todo crecimiento es una necrotizacion, un paulatino
desprendimiento de lo superficial. Por esta razon, nunca puede haber crecimiento
que se deba a adicion desde fuera; siempre se trata de un avance desde dentro hacia
fuera que culmina en la descamacién superficial. He aqui la ley general de todo
crecimiento, es decir, de la relacion entre crecimiento y materia.

Las consideraciones presentadas por otro de los participantes, dieron origen a que
Rudolf Steiner hiciera el siguiente importante comentario:

“No cabe duda de que Ud. Dijo varias cosas acertadas. No obstante, seria de desear
que, en el curso de una explicacion como la que Ud. Sugiere, el educando llegara a
conocer los elementos constitutivos de la planta individual. Al fin y al cabo, usted se ve
precisado a hablar continuamente de esas partes de la planta: hoja, flor, etc. Ahora
bien, seria bueno que la ensefianza de esas partes se sujetara al principio didactico que
usted escogio acertadamente: estudiar la planta en su relacion con el sol y la tierra. Asi
se introduce vida en la botanica y desde ahi se puede tender el puente al hombre.
Usted todavia no ha logrado hacerlo, pues lo que dijo son mas o menos historietas
utilitarias sobre el uso que hace el hombre de las plantas, o bien comparaciones
exteriores. Para que el nifio se beneficie de ese estudio, es necesario que, después de
haber dilucidado la relacidn del animal con el hombre, se dilucidé también la de la
planta con el hombre. Por lo regular, sera alrededor de los once afios que iniciemos
este tipo de estudios, y a esa edad podemos contar con que el nifio ya ha aprendido de
alguna manera las cosas que pretendemos aprovechar en nuestras conversaciones con
él. No debera omitirse acercar la planta en su aspecto morfoldgico a la facultad
captativa del nifo.

Esta respuesta ya contiene mucho de la botanica que se desarrollo en las clases
siguientes, por ejemplo, la observacion de la planta en su relacion con el sol y la tierra como
base de la morfologia, o la inclusion del hombre en el estudio. Rudolf Steiner objeté ciertas
historietas utilitarias, pero en sentido superior no deja de ser utilitario el usar la planta para
toda clase de moralejas éticas, por bien intencionadas que sean, como por ejemplo —citando
las palabras de uno de los participantes- que la planta pura representa para el hombre una
meta, un ideal; que la planta se sacrifica a sl misma al exponerse al sol, o la flor cuando es
fecundada. Aunque no hay nada malo en intercalar ocasionalmente alusiones como éstas en la
ensefianza, la planta misma siempre ha de ser el tema principal. No hemos de platicar con el
nifo sobre las plantas sino de las plantas. La formacién moral del nifio debera lograrse por
medio de la metodoiogia de la educacion, pero no hemos de erigirla en tema de ensefianza —
pese a todas las nobles intenciones. El nifio a esa edad requiere cierta medida de sano
realismo objetivo.

Para ilustrar la importancia que Rudolf Steiner concedia a |a necesidad de una actitud
concreta, por no decir austera, recordemos que Steiner mas adelante, a propdsito de los
ensayos de otro participante en el curso, volvid sobre el mismo tema y observd que, pese a lo
mucho que se habia dicho, no se habia hecho un intento de llevar la planta misma, en sus
aspectos morfoldgicos, a la comprension del nifio.

Como veremos pronto, esas palabras no encierran un requerimiento de colocar una
seca descripcion exterior en el principio de la ensefianza de la boténica. En lenguaje de Rudolf
Steiner, el estudio de la planta en su relacion con sol y tierra es coextensivo con una ilacion de
la cronologia de los 6rganos, hasta en lo morfologico, de la vida de los elementos exteriores:
agua, aire, luz. Esto es morfologia, adecuada a la facultad captativa del nifio a la edad



-8-

respectiva. A titulo de ejemplo, Rudolf Steiner desarrolld el ejemplo del diente de ledn. La
segunda de las exigencias contenidas en la cita mencionada, esto es, la manera de tender el
puente al hombre, recibira amplio comentario por Rudolf Steiner en paginas posteriores, por
lo gue en este momento podemos renunciar a una aportacion nuestra.

Uno de los participantes hizo la sugerencia de tomar como punto de partida un examen del
proceso germinativo, de la alubia por ejemplo. Rudolf Steiner rechazo esta sugerencia con
objeciones de fondo.

"Esto es algo que propiamente no debiera estudiarse en forma racional hasta que los
educandos traspasen sus 14 6 15 afios. Si lo hiciéramos antes, nos convenceriamos de
que los nifios en la escuela primaria no tienen una comprension real para el proceso
germinativo. Desarrollar este tema, es decir, lo de la alubia, con ninos menores, es
prematuro. El nifo ni siente afinidad interna con ellos. Tampoco hemos de recurrir a
representaciones emotivas; no encontrariamos eco alguno.

A pesar de esa negativa categorica, tampoco seria correcto interpretar las palabras de
Rudolf Steiner en el sentido de que haya que proteger a los nifios contra cualquier encuentro
con el proceso germinativo: ya lo han conocido en el jardin, y deberan asombrarse ante el
milagro. Lo que no conviene hacer es tratar de llevar la esencia del proceso a la comprensicn
del alma infantil y, en relacion con ello, llegar al extremo de entrar en el estudio sistematico de
los procesos evolutivas de |a planta.

¢Por qué el nino no estd maduro para una captacion efectiva del proceso germinativo?
Las razones son muy similares a las que valen para el proceso de fecundacion del que, como
veremos mds adelante, Rudolf Steiner dijo también que no encuentra posibilidades de
comprension en los grados elementales: el objeto de la botanica en la educacion primaria se
circunscribe a suscitar una comprension de las progresivas metamorfosis que acompanan al
crecimiento de cada planta en particular, comprension que se logra, como pronto se evidencia,
por la alusion a la relacion de la planta con los elementos de su derredor: luz, humedad, aire,
calor. El nifio es capaz de abarcar esas relaciones, y su afan de conocer queda satisfecho. En
cambio, en el proceso germinativo no se trata de una metamorfosis, sino de una generacion
original previa fecundacion, pues entre ambos constituyen, segtin Steiner, un “crecimiento que
trasciende los limites del individuo”, Para responder a las preguntas referentes al de donde y
por qué, ya no son aplicables las explicaciones basadas en factores ambientales de facil alcance
para el nifio, pues esas preguntas apuntan hacia causas del todo distintas, todavia fuera del
ambito de la experiencia infantil. Antes de la pubertad, el nifio solo puede comprender el
crecimiento que se halla encerrado dentro del individuo, lo mismo que su autocaptacion se
apoya Unicamente en el crecimiento propio. Tanto las bases corporales para un crecimiento
que trascienda al individuo, como también las condiciones animicas de comprender los
procesos correspondientes en la naturaleza extrahumana, no se forman hasta nacer la
capacidad reproductiva. Antes de ese momento, un proceso como la germinacion ha de ser,
necesariamente, harto extrano para el nifio, que no tiene afinidad interna con él.

Ocupémonos ahora del primero de los ejemplos metodologicos ofrecidos por Rudolf
Steiner, el ejemplo del diente de ledn. Rudolf Steiner lo ofrecido después de que varios
participantes habian expresado su opinion. Detras de sus respetuosas palabras para con |a
libertad ajena: “Que les parece si, por ejemplo, hicieran lo siguiente?” se oculta, desde luego,
su soberano saber del Uinico método indicado. Poco antes, Rudolf Steiner habia vuelto a insistir
sobre el principio que ha de regir el estudio de la planta a esa edad, con las siguientes
palabras:



-0 -

“Ustedes deberan situar las plantas en el conjunto de la naturaleza toda, sol, tierra, y
no deberan sacarla de esa su relacion con el mundo. Asi lograran un enfoque que, si le
dan la estructura debida, ya encuentra cierta comprension por parte del nifno”.

A continuacion transcribimos lo que dijo Rudolf Steiner sobre el diente de leén:

Ustedes empezaran preguntando, mas o menos: “¢Nunca habéis dado un paseo alld
por el verano? ¢ No habéis visto en los campos ciertas flores de las que, cuando uno les
sopla, se desprenden ciertas partes que se alejan volando: pequefios abaniquitos que
vuelan? Entonces también habréis visto esas mismas flores antes de que el verano
llegara. (Como eran entonces? Arriba solo veias esas cositas amarillas como si fueran
hojitas. Anteriormente a esto, hacia la primavera, sélo existian las hojas verdes, de
forma puntiaguda muy pronunciada.

Lo que si observamos en tres formas diferentes es siempre la misma planta. En un
principio, es predominantemente hoja verde; luego principalmente flor, y al final,
principalmente fruto, pues lo que vuela son los frutos. Y todo eso en total recibe el
nombre de diente de leén. Primero tiene hojas, luego echa flores y al final da fruto.

¢A qué se debe el que todo eso suceda? ¢ Como es posible que el diente de ledn, que
todos conocéis, se presente una vez con hojas verdes Unicamente, luego con flores y a
la postre con frutos? Esto se debe a que, cuando las hojas verdes salen de la tierra,
todavia no hace mucho calor; el calor no ha actuado todavia con potencia. Pero (qué
es lo que se halla circundando las hojas verdes? ¢No lo adiviniis? Es algo que solo
sentis cuando se mueve el viento, pero es algo que siempre estd en torno muestro: el
aire. Lo conocéis, porque ya hablamos de él. El aire provoca principalmente las hojas
verdes y luego, cuando se impregna mas, y mas de calor, es decir, cuando empieza a
hacer calor, las hojas ya no quedan como hojas; se convierten en flores. Pero el calor
no sdlo va hacia la planta, sino también hacia la tierra, y de alli se regresa.
Seguramente habéis encontrado alguna vez un pedazo de lamina tirada. Entonces
habéis observado que la hojalata primero recibe el calor del sol, y luego lo refleja. En
realidad, todos los objetos hacen lo mismo. ¢ Qué hace, pues, el calor? Cuando irradia
hacia abajo, antes de llegar a calentar la tierra, el calor forma la flor; luego, al ascender
en rayos reflejados de Ia tierra a la planta, el calor forma mdas bien el fruto. Por eso, el
fruto tiene que esperar hasta que entre el otofio”.

Si ustedes proceden de esta manera, presentan los organos, pero los presentan en su
relacion con las condiciones atmosféricas y térmicas. A continuacion podran dar el
siguiente paso y, de la misma manera, tratar de elaborar en mayor detalle la idea, |a
primera entre las que hoy se mencionaron, de poner la planta en relacion con los
elementos exteriores. Asi llegan a estabiecer contacto entre la morfologia de la planta
y el mundo exterior. Traten de hacerlo.

La pedagogia de Rudolf Steiner no es un “método de patente” para capacitar al nino
que intelectualmente capte mayor cantidad de materia en menos tiempo. Mas bhien
podriamos decir que el tema de estudio es aqui un medio ¢uyo objeto es desarrollar
sanamente las capacidades psiquicas que afloran a la superficie segun la fase del ritmo
vital. Para la edad aqui en consideracion, esas capacidades son las energias mentales.
La ensefianza de la botdnica al nivel elemental, es efectivamente una guia hacia el
pensar: reiteradamente Rudolf Steiner ha insistido sobre ello. Lo es en todo caso, aun
cuando cometamos errores, puesto que también es posible que sentemos en el nifio
las bases para una capacidad mental deficiente. En fa edad de la ensefianza primaria, el
nifio no piensa todavia con base en su propio juicio: puesto que guarda una relacion



-10 -

natural y espontanea con el adulto para él autoridad, y esta siempre presto a hacer
suyos sus pensamientos. Empieza por imprimir en su mente formas mentales ajenas y,
utilizandolas como modelo, forma su propio organismo cogitativo. Si mas adelante, en
el trance de la pubertad, nace el pensar propio, lo que acontece es que el nifio “toma
posesion de lo que ya posee” — para utilizar un giro de Rudolf Steiner. Para toda la vida
posterior del hombre es, pues, de inmensa importancia la manera en que, de nino, se
le condujo a plantear la pregunta del “por qué” de un fendmeno, y a dar respuesta a
ella. ’

Mas o menos a la mitad de sus explicaciones sobre el diente de ledn, Rudolf Steiner
pregunta a los nifios ¢A qué se debe el que todo eso suceda?, esto es, que la planta
empiece por tener hojas verdes Unicamente, luego flores y, al final, frutos. Por la
manera en que Rudolf Steiner inicia la respuesta, el fenomeno se lleva a la
comprension del nino como efecto de otro proceso vital de mucho mayor amplitud,
cuyos factores, sin embargo, son fisicamente perceptibles y ya conocidos por el nifio. Y
eso es lo importante. El obedece a consideraciones pedagdgicas, no a razones
cientificas. Es que el estudio del mundo de las plantas se presta, como pocos otros,
para desarrollar un pensar viviente que trata de comprender los fenomenos
particularés como manifestaciones de una conexion superestructurada. En dos de sus
grandes ciclos de conferencias pedagogicas (llkey, Agosto de 1923) y Torquay, Agosto
de 1924), Rudolf Steiner volvio a insistir expresamente en que, mediante una acertada
ensenanza de |a botanica en |a etapa media de su educacion primaria, hacemos al nifo
“realmente inteligente y bien instruido”, porque lo conducimos hacia un pensar a tono
con la naturaleza misma. El instinto de causalidad que a esa edad nace, halla sana
satisfaccion mediante un acertado estudio de la botanica. Nadie debera enganarse
creyendo que una materia especializada y aparentemente subalterna como elfa es, no
tenga repercusiones de gran trascendencia puramente humana.

La peor explicacion seria la funcional, teleoldgica. Y que nadie diga que éste es hoy un
punto de vista mandado retirar. No lo es, pues, aunque ocultamente, sigue subyacente
en muchas de nuestras opiniones y habitos mentales. Baste un solo ejemplo:

¢Por qué florece la planta? ¢ Por qué da fruto? Su colorido, su aroma y su néctar tienen
que atraer los insectos que su polinizacion necesita. Asi la existencia de la flor parece
tener explicacion por su objeto. Algo similar puede decirse de los frutos cuya pulpa
apetitosa induce a los animales a diseminar las semillas ocultas en su interior. Sin
entrar aqui en una discusion de que semejante enfoque destruya fatalmente toda
sensibilidad para lo cualitativo, pues la mariposa, por ejemplo, dejaria de ser una flor
liberada, de libre movimiento, desprendida de la planta, y se convertiria en simple
objeto de explotacion, toda esa argumentacion adolece, ademas de una grave falla. En
efecto, la propia naturaleza nos ofrece pruebas de poder arregiarselas sin toda esa
aparatosa instalacion que, al fin y al cabo, Ia flor y el fruto constituyen para la planta,
pues tanto el polen como la semilla pueden propagarse por medio del viento. Asi,
pues, no es posible explicar la flor y el fruto en funcién de su finalidad; antes al
contrario, estos dos elementas resultan, desde el punto de vista finalista, como
dispositivos sumamente inadecuados para su supuesto cometido. He aqui un ejemplo
de como podemos inculcar en el nifio incluso lo ilogico. Cuando, en el ejemplo del
diente de leon, Rudolf Steiner quiso llamar la atencion sobre las causas del crecimiento
de la planta, no pregunto a los niflos por qué, sino a qué se debe el que todo eso
suceda. Esto es totalmente distinto, pues de esta manera adujo a titulo de explicacion,
no especulaciones intelectuales, sino factores externos bien concretos.



s g

En una ocasion como ésta, el hombre escrupuloso y consciente de nuestra época
siempre preguntard preocupadamente; si esa conexién causal entre el desarrollo de las
plantas y los factores ambientales, tal como Rudolf Steiner nos la presenta aqui, resiste
el escrutinio cientifico. Esta pregunta puede plantearse, y también tiene respuesta.
Rudolf Steiner no dijo que la subida estacional del calor es el Gnico factor que
interviene en la floracién y fructificacién del diente de ledn, pero no cabe duda que
corresponde al calor de un papel esencial en la iniciacion de ciertos procesos. Seria
contrario al espiritu de la pedagogia Steineriana esgrimir en clase la falsedad, so
pretexto que al nifio le es mas facil captarla que la verdad. Lo importante es
seleccionar y explotar la faceta de la verdad que mejor se adecie a la situacion
psicologica del nifio en desarrollo. Recordemos que Rudolf Steiner dijo que el enfoque
postulado por él ya no encuentra cierta comprensién de parte del nifio, lo que no
implica el que haya que decirselo al nifio en esta forma.

Si de esta manera, al seleccionar los temas y métodos de nuestra ensefianza, hemos de
preguntar en primerisimo lugar por el valor “formador de hombres” que encierran, no
es superfluo, por otra parte, examinar mas de cerca algunos de los fundamentos
cientificos. En su ejemplo, Rudolf Steiner deja que las hojas verdes del diente de leén
nazcan de la sinergia entre agua, luz y aire, en plena concordancia con la concepcion
corriente. Luego, el calor entra a formar parte de las energias formativas. Segun Rudalf
Steiner, le corresponde un doble modo de accién: primero, como directa radiacion
térmica externa que origina la flor, y luego, al ser reflejado por la tierra, el calor se
relaciona con la fructificacion.

Es obvio que los efectos caldricos en el reino vegetal deben concebirse del todo
distintos de los que se conocen en fisica. Aquellos operan la delicada transformacién
de la hoja verde al pétalo de la flor y, finalmente, al estambre; provocan asimismo el
que la planta por pulverizacion y aromatizacién se extienda hacia la luz y calor
cosmicos: abejas y mariposas. Asi presentada la mariposa, ya no es objeto de una
finalidad: es miembro y socio connatural de |la esencia propia de la planta en flor. De
hecho, al florecer las plantas casi se convierte en mariposa. Una explicacion como ésta
ya no encierra contradiccion implicita y satisface tanto el afin de conocer como
tambien el sentido estético del nifo.

Sobre el tema del calor reflejado por la tierra, calor que genera el fruto, Rudolf Steiner
hablé mas detalladamente en sus conferencias sobre agricultura. Segun esa
concepcion de la naturaleza, la semilla recibe toda su energia verticalmente desde |a
tierra por mediacion del tallo: los frutitos del diente de ledn realmente son casi pura
semilla. Sin embargo, las energias que intervienen en este proceso ascendente, no son
en verdad terrestres, sino cosmicas reflejadas. Al final de la segunda conferencia de la
llamada Semana Médica de Stuttgart, Rudolf Steiner explicd como la tierra va
almacenando en verano la luz y el calor, calor telurizado que se ofrenda luego, por
largos espacios que pueden ser de comparacion con el pedazo de lamina utilizada por
Rudolf Steiner es, pues, en realidad, una imagen de efectivas conexiones vitales mas
profundas.

Los versados en botanica facilmente objetarian que el ejemplo del diente de leon,
aplicado a otras plantas similares ya no es exacto, pues el tusilago, por ejemplo, ya
florece en marzo; sus flores amarillas descansan sobre tallos que tienen escamas en
vez de hojas, en tanto que las hojas propiamente, las verdes, sélo aparecen mucho
mas tarde, hojas que solo alcanzan su pleno desenvolvimiento cuando los frutos de la
planta ya se los llevo el viento.



=32 -

Como sucede a menudo con Rudolf Steiner, también esta contradiccion no es mas que
aparente. Y es que Rudolf Steiner escogio el diente de ledn como un ejemplo en el que
la relacion entre los elementos y el desarrollo de la planta, es particularmente simple y
facil de comprender. Esto, sin embargo, no excluye el que existan otras plantas donde
los ritmos sean mas complejos. Si para el tusilago, en analogia al ejemplo del diente de
leon, se define como comienzo de la planta el despliegue de las hojas, las flores
aparecen después de éstas, solo que ya no alcanzan a hacerlo con el mismo verano.
Las flores no se abren hasta después de la hibernacion como flores tempranas. Ya el
primer conato de calor primaveral basta para sonsacarlas, pues ya estan preformadas
desde el otofio y solo les falta dilatarse y florecer.

A continuacion de las explicaciones de Rudolf Steiner sobre el diente de ledn, siguieron
nuevamente contribuciones de los participantes en el curso. Rudolf Steiner entresacd un punto
de significado de principios para definir su propia posicion: el fenémeno de |a fecundacion de
la planta. Dijo Rudolf Steiner:

“No conviene estudiar prematuramente el fenémeno de |la fecundacion de la planta;
en todo caso no a la edad en que se empieza a llevar botdnica, por la simple razéon de
que el nifo no puede corresponder con ninguna comprension. Es posible describirlo,
pero seran palabras que nada realmente revelaran al nifio. Esto se relaciona con el
hecho de que el fendmeno de la fecundacién de la planta dista mucho de tener la
trascendencia que nuestra actual época cientifica abstracta le atribuye”.

Luego Rudolf Steiner hizo mencion de los articulos que Goethe escribio alla por mil
ochocientos veinti tantos, en defensa de su concepto de la metamorfosis contra el proceso de
fecundacion propiamente. A Goethe le repugnaba la idea de describir las florestas como si
fueran una cama nupcial permanente; consideraba mas importante la idea de la metamorfosis.
Si bien, en atencion a los resultados cientificos mas recientes, ya no podemos compartir el
punto de vista de Goethe — dijo Rudolf Steiner- y no podemos negar la importancia del proceso
de fecundacion, no obstante sigue siendo una injusticia conceder a ese proceso el lugar
preeminente que en la planta hoy dia se le otorga:

“Hemos de relegarlo a segundo término vy, en su lugar, colocar las relaciones de la
planta con el mundo en derredor. Mucho mds importante que ese abstracto de
fecundacion, tan destacado en los actuales libros de texto, es la descripcion de la
accién que el aire, el calor y |a luz ejercen sobre ella. Insisto enfaticamente sobre este
punto. Y por tratarse de un escollo de particular importancia, les insto a que crucen
el Rubicon y sigan ahondando en esa direccion: busquen ustedes la metodologia
correcta, el modo correcto de tratar |as plantas”.

Notemos que el estudio del fenomeno de la fecundacion no se rechaza aqui por
reparos de orden moral, sino simplemente porque el nifo no puede comprenderlo. Ya
mencionamos las razones al referirnos al proceso de germinacion. Ademas, la fecundacion ni
entra en juego en el tipo de estudio de la planta adecuado a los grados elementales. Pero
tampoco puede uno simplemente dejar de hacer caso a ese proceso, pues muchos nifios saben
gue no hay frutos en los drboles si, por condiciones meteorologicas desfavorables, las abejas
no pueden volar durante la temporada de floracidon.

El fruto es, sustancialmente y por excelencia, de indole vegetal y, en el supuesto de
que en clase se llegue a hablar del proceso de fecundacion, cometido perfectamente posible
segun palabras del propio Rudolf Steiner, conviene relacionarlo con esa significacion semantica
original. Tal vez de la siguiente manera: “Todos habéis visto alguna vez una manzana que de un
lado tenfa su pulpa redonda y jugosa, mientras que el otro se veia enjuto y atrofiado. Entonces



s 13

os'habreéis fijado que en este segundo lado, el corazén de las semillas se hallaba atrofiado
también. Todo eso viene de que las abejas, al llevar su polvillo a las flores del manzano en la
primavera, sélo alcanzaron hacerlo a medias, pues lo que ellas hacen al rodear los arboles en
flor, llevando el polen de una flor a otra, tiene por resultado el que mas adelante se formen los
bellos frutos. Por eso se llama también fructificacion o fecundacion”

Si se habla a los nifios sobre la fecundacion en términos como éstos, el concepto se
metamorfosea en el de la polinizacion o aspolvoreacién, dando la espalda a todo lo que
pudiera desviar la atencion de la protoimagen cosmica hacia las regiones bajas de la existencia

*):

Para empezar, desacostumbrémonos categéricamente a utilizar en clase las palabras
masculino y femenino tratandose de la planta. Tampoco hablemos jamas de flores masculinas
y femeninas, por ejemplo, en el caso del sauce o de los coniferos. Es mucho mas acertado
utilizar en su lugar los términos “flores de polen” y “flores de fruto”. Se sobreentiende que en
el caso de los seres que dejan la unién de sus dos “sexos” encargada a la intervencion de otros
seres, como los insectos o los pajaros, o incluso al viento, estd fuera de lugar cualquier
referencia a instintos o impulsos sexuales. Queda, pues, descartado desde un principio, en lo
tocante a las plantas, el concepto de sexualidad que, ademas, presupone la presencia de un
cuerpo astral. Para ellas, el cielo es el padre y la tierra la madre: asi es como Rudolf Steiner
formuld los hechos con apoyo en los resultados de la ciencia espiritual. No obstante, hemos de
conformarnos con esas estructuras aparentemente masculinas y femeninas: los estambres y
los ovarios, pues no faltara el alumno que pregunte que, al fin y al cabo, esos érganos para
algo han de servir.

*) En el XII° Coloquio, la conversacion toco el delicado tema de la iniciacion en el problema
sexual. Rudolf Steiner comentd que si ofrecemos al nifio una representacion correcta del
proceso de crecimiento de la planta con su conexién con luz, aire, agua, asimila conceptos que
lo capacitan para que, mas adelante, pueda tender el puente al proceso de fecundacion,
primero de la planta, luego en los animales vy, finalmente, en el hombre. De esta manera se
pueden crear, desde muy temprana edad, partiendo de representaciones castas y puras, los
elementos necesarios para hacer comprensibles los complicadisimos procesos de |a
fecundacion. Condicion previa para ello es que la conexion entre luz, aire, agua, etc. y la
planta, se enfoque en la mas amplia perspectiva posible. La energia que en la reproduccion
engendra un ejemplar nuevo, no es sino una transformacion de la virtud energética que causa
tambien la progresiva transformacion de los 6rganos durante el crecimiento. La reproduccion
es crecimiento que trasciende al individuo. Visto de esta manera, la metodologia de la
ensefnanza de la botanica puede tener sus proyecciones incluso donde nadie lo esperaria.

Entremos ahora a un andlisis de la segunda mitad del IX® seminario, bastante mas
dificil que la primera. Como ya anunciamos previamente, se trata de tender el puente hacia el
hombre. Podemos afirmar que, sin la ayuda de Rudolf Steiner, dificiimente nadie hubiera
encontrado los caminos que seguidamente se indicardn: son tan sorpresivamente novedosos,
originales, ya que no asombrosos, que hemos de despojarnos de muchas parcialidades
tradicionales y prejuicios filisteos para siquiera abrirnos paso a la eminente fecundidad del
meétodo. En verdad, se nos exige bastante. En este caso, Rudolf Steiner no pudo entrar de lleno
en la técnica de como se transmite el tema a los nifios, sino que tuvo que empezar por
ofrecernos a nosotros mismos una ayuda para que lo comprendiéramos primero, y asi evitar el
peligro de una “busqueda en direccion equivocada”. Dijo:



=14

Llamo su atencion sobre |a facilidad con que se puede preguntar sobre el parecido
que existe entre el animal y el hombre, a cuya pregunta se puede responder desde
multitud de aspectos. En cambio, el método comparativo falla tan pronto como se
busquen semejanzas entre la planta y el hombre. Esto insinua la pregunta: {acaso es
equivocada la busqueda de tales puntos de comparacion?

Las comparaciones directas de planta y hombre son, pues, estériles y no conducen a
nada. En seguida veremos que aquello que en el hombre puede compararse con la planta,
incluso con su forma exterior, es de indole exclusivamente animica. Mas adelante, Rudolf
Steiner habla de los sentidos, de los temperamentos, de pensamientos y sentimientos e
incluso de afectos y emociones. Por consiguiente, seria un antropomorfismo mal concebido si
trataramos de comparar las ramas de los arboles con brazos que se extienden hacia el cielo, o
las flores con ojos que se pueden abrir y cerrar, etc. Es cierto que semejantes comparaciones
ocurren con cierta frecuencia, sobre todo en poesia (“Unidos los brazos, unidas las copas, el
robledo engarzado...”, “Ya duermen las florecillas”) y no se nos ocurre rechazarlas. Es mas, no
nos oponemos a que |os ninos se aprendan de memoria una u otra de esas bellas poesias. Otra
cosa distinta, sin embargo, seria el tomar esas metaforas poéticas como punto de partida de |a
clase de ciencias naturales, pues aqui han de aplicarse otros puntos de vista: aqui se trata de
retrotraer nuestra atencion a las verdades espirituales que subyacen en los hechos naturales.

Y es que la palabra comparacién deja la puerta abierta a toda clase de malentendidos.
Hay una diferencia muy grande entre un accidental parecido externo y una intrinseca
correspondencia substancial. Las plantas son imagenes de estados y atributos animicos: pero
solo se puede aceptar como imagen auténtica lo que es expresion sensible de una realidad no
sensible. Sin duda, al hacer las comparaciones que Rudolf Steiner exigia, dotamos de alma a la
naturaleza, sin que por ello incurramos en un antropomorfismo equivoco: no proyectamos en
la naturaleza nada que no exista prefigurado en ella. Sélo activamos nuestro interés para
buscar en la naturaleza extrahumana, lo que guarde afinidad cualitativa con la psiquis humana
y, de ser posible, para darle nombre. Cada intento nos hara conscientes y avergonzados de
nuestra propia estolidez e inseguridad.

Antes de entrar en mayores consideraciones, hemos de transcribir textualmente |a
intervencion de Rudolf Steiner:

No es posible la comparacion directa del hombre, tal como sale a nuestro encuentro,
con la planta, pero si existen ciertos parecidos. Ayer traté de dibujar el tronco humano como si
fuera una esfera incompleta. La parte que ayer no dibujé, el complemento para completar la
esfera, ésa es la que tiene cierto parecido con la planta en su relacién reciproca con el hombre.
Podriamos ir mas lejos y decir —y perdonaran la comparacion que ustedes mismos habran de
trasponer el nivel infantil- si rellendramos de materia los sentidos medios del hombre *), es
decir, concretamente el sentido calorico, la vista el gusto y el olfato, obtendriamos multitud
de formas vegetales; con solo llenar el hombre de materia blanda, ésta adoptaria forma
vegetal.

*) Respecto de la clasificacion de los sentidos en superiores, medios e inferiores,
comparese Aeppli, EL ORGANISMO SENSORIO (Cuadernos sobre la Pedagogia de Rudolf
Steiner, No. 8)

El mundo de las plantas es un como negativo del hombre, su complemento. En otras
palabras: al dormirse, lo que propiamente es animico sale del cuerpo; al despertarse,
lo animico, es decir, el yo y el alma propiamente, vuelve a instalarse en el cuerpo.
Seria disparatado tratar de comparar el mundo vegetal con ese cuerpo que descansa
tendido en la cama, pero si es posible compararlo con el alma que entra en €l y se



215 <

sale de él. Asimismo, cuando al caminar por campos y praderas, una flor
resplandeciente llama nuestra atencion, es perfectamente vélida la pregunta: iqué
temperamento se presenta delante de mi? Esas flores pletoricas de energia pueden
compararse a cualidades animicas. O bien, ustedes atraviesan un bosque v, al ver los
hongos, preguntan: {qué temperamento se presenta delante de mi esta vez? ¢Por
qué rehuye al sol? Los hongos son los flematicos.

"Pues bien: si ustedes pasan al enfoque animico, encuentran por doquier los puntos
de comparacion con el mundo vegetal: tratan de cultivarlos. En tanto que el mundo
animal debera compararse con los aspectos corpdreos del hombre, el mundo vegetal
ha de compararse mas bien con su animico, es decir, con lo que lo invade y rellena al
despertar en la mafiana. Si rellendramos esas formas, obtendriamos las formas
vegetales. Similarmente, si fuera posible conservar el hombre como momia en que se
dejara vacios todos los ductos sanguineos y nerviosos, y si éstos se llenaran de alguna
materia muy blanda, se obtendria toda clase de formas gracias a los moldes vacios de
la forma humana.

El punto de vista principal que ya anticipamos mds arriba, o sea, que las
comparaciones con la planta sélo pueden abarcar lo animico del hombre, lo encontramos aqui
repetido en varias formulaciones, de modo que dificilmente puede haber algin malentendido.
Pero al mismo tiempo se nos plantean buen numero de acertijos. ¢ Qué hemos de imaginarnos
bajo la imagen de esa esfera incompleta, que necesita complemento? ¢(Qué significa el
“relleno” de los sentidos? ¢Como sorteamos el peligro de excedernos en situar las
comparaciones hacia el lado sensible, lo que finalmente nos harfa llegar al mencionado cuerpo
que de noche descansa tendido en la cama?

La imagen de la esfera incompleta la utilizdé Rudolf Steiner en sus conferencias sobre
Antropologia General (Estudio del Hombre) que se pronunciaron al mismo tiempo que los
seminarios. En esas conferencias se hizo una comparacion de la cabeza con el tronco humano
con miras a la relacion entre lo corpéreo y lo animico. La cabeza — dijo Rudolf Steiner- es una
esfera perfecta, ya que todo en ella se halla actualizado, “incorporado” y por tanto, visible.

En cambio, en el tronco solo la parte trasera de la esfera es visible, por lo que uno puede
dibujarlo en forma de una luna creciente, una hoz que se abre hacia adelante. El complementoc
para hacer la esfera perfecta permanece invisible, pues corresponde a la contraparte animica
del tronco.

No hace falta que nos ocupemos aqui en detalle de los fundamentos y consecuencias de esa
imagen utilizada por Rudolf Steiner. Basta a nuestro propoésito dejar aclarado que lo que
pertenece a |a esfera incompleta del tronco, completandola, no es de indole corpérea, sino
que, una vez mas, es la parte animica del hombre. Y lo animico, segun palabras de Rudolf
Steiner, ofrece “cierto parecido” con la planta. En varias ocasiones, Rudolf Steiner ha insistido
sobre el parentesco intimo entre el torax humano y el proceso formador de las plantas,
proceso que debe anularse e invertirse por completo en el hombre, si éste ha de permanecer
sano. Piénsese tan solo que la respiracion de las plantas es inversa a la humana. En nuestro
caso entra en consideracion aun otro factor: que lo animico del hombre corresponde a las
plantas de la naturaleza extrahumana. Pero no hemos de imaginar esa correspondencia como
si el hombre proyectara, diriamos, su alma hacia la naturaleza para alli provocar imagenes
exteriores. Rudolf Steiner solo habla de cierto parecido. Y es que las plantas no tienen sus
arquetipos en el alma humana, sino en los astros, que son a la vez el fontanar energético del
alma humana, de modo que las plantas y los atributos animicos tienen en comun una sola base
primera cosmica. Comprendido esto, estamos a salvo de postular una correlacién que sea
demasiado estrecha.



<16~

Ahora comprendemos también mejor el significado de |a alusion de Rudolf Steiner a
los sentidos “rellenados” (ino érganos sensorios!). Nuevamente se trata de que una virtud
puramente animica — pues los sentidos son organos del alma- adopta una forma sensible, es
decir, se vuelve imagen, ya que todas las comparaciones exigidas por Rudolf Steiner estriban
en el caracter pictorico, imaginativo de la planta. Al final de la cita requerida, Rudolf Steiner
menciona que hasta los ductos sanguineos y nerviosos, si pudiéramos llenarlos, darian por
resultado “toda clase de formas” (no se dice aqui formas vegetales), con lo que alude al hecho
de que, por doquiera que en el cuerpo humano la mera corporalidad retroceda para dejar
lugar a cavidades, pueden nacer formas independientes, con o sin caracter vegetal. En el caso
de los ductos sanguineos y nerviosos, esas cavidades guardan, ademas, una intima relacion con
lo animico. Por consiguiente, la afirmacién de Rudolf Steiner de que el mundo vegetal
constituye una especie de negativo, un complemento para el hombre, insinta el que hayamos
de interpretarlo predominantemente en sentido corporeo.

A continuacion dijo Rudolf Steiner:

El mundo de las plantas guarda con el hombre la relacion conforme indiqué, y
ustedes habran de tratar de explicar a los nifilos que |as raices tienen afinidad con los
pensamientos humanos, las flores mas bien con los sentimientos, de hecho ya con los
afectos y emociones. Asi se comprende que las plantas mas perfectas, es decir, las
flores superiores, son las que menos tienen de elemento animal; la mayor porcion de
animalidad se halla en los hongos y las plantas inferiores que no permiten
comparacion con el alma humana, sino en modesta escala. El trabajo de ustedes
habra de consistir en hacer extensivo a una gran variedad de plantas, ese principio de
partir lo animico y de buscar caracteres en el mundo vegetal. Lo caracteristico de las
plantas es, precisamente, que algunos de los hongos por ejemplo, destacan mas bien
su caracter de fruto; otras, como los helechos y las plantas inferiores acentuan su
caracter foliado. También las palmas tienen sus hojas imponentes. Ahora bien, esos
organos se hallan desarrollados de varias maneras. Un cacto es cacto debido al
crecimiento proliferado de sus hojas; su flor y fruto hallanse, como si dijéramos,
intercalados entre las hojas proliferantes *)

*) En el cacto, las hojas proliferantes se encuentran reabsorbidas por el tallo, con el resultado
de que éste puede aparecer inflado hasta |a forma esférica. En algunos géneros, el propio tallo
ha adoptado forma de hoja, ya que todavia la contiene potencialmente.

Traten ustedes, pues, con todo el tino posible, de traducir al nivel infantil, el
pensamiento aludido. Hagan esfuerzo de su inventiva para que, en nuestra proxima
reunion, puedan describir en lenguaje viviente, el manto vegetal de toda la tierra,
presentandolo como si el alma de |a tierra tomara cuerpo para manifestarse a través
de las yerbas, la floracion, etc. Utilicen las diferentes regiones de la tierra: zona
caliente, zona templada y zona fria, segun el crecimiento de las plantas que en cada
una de ellas se dan, del mismo modo que en el hombre |as diferentes zonas sensorias
de su alama aportan sus respectivas contribuciones. Traten de dilucidar como toda
una vegetacion determinada puede compararse con el mundo sonoro que el hombre
asimila en su alma, otra vegetacion con el mundo luminoso, una tercera con el
mundo de los colares.



=ifli=

Antes de entrar en una discusion detallada de todas estas sugerencias, planteemos la pregunta
por queé todo eso deberd manejarse de |la forma indicada. No cabe duda de que Rudolf Steiner
no desarrollé su método con objeto de que los nifios asimilen y saboreen el mundo vegetal por
toda clase de analogias graciosas y divertidas; por otra parte, tampoco los temas como tales,
por serios que los tomemos, nos ofrecen una justificacion satisfactoria. Sélo al final del IX°
Coloquio, Rudolf Steiner dio un atisbo puramente pedagégico, explicando que despertamos en
el nifio los drganos y el sentido de espiritualidad, si comparamos la correspondencia de cuerpo
y alma en el hombre, con la relacion reciproca entre mundo humano y mundo vegetal. De esta
manera, llegando a adulto, el hombre encontrara un sano acceso a los hechos espirituales de
la vida. No podra creer, por ejemplo, que en cuanto al alma, el hombre deja de existir al
dormirse, para volver a empezar en la mafiana.

Mucho mas abarcadoras son las exposiciones de Rudolf Steiner en sus conferencias sobre
metodologia vy didactica, también pronunciadas paralelamente con los seminarios.
Entresacamos de esas conferencias las principales ideas referentes a la ensefianza de la
botanica.

También en ellas, Rudolf Steiner empezo por manifestar que la genuina ensefianza de
la naturaleza no debe principiar antes del Rubicon, de los 9 & 10 afios. Antes de esa edad, solo
es posible presentar los hechos de la naturaleza en forma narrativa. Para ello, el propio Rudolf
Steiner habia ofrecido un ejemplo en el seminario del dia anterior: habia dado una
caracterizacion del encanto de la violeta a fin de ejemplificar la forma de preparar el terreno
para una célebre poesia del poeta aleman H. von Fallersleben.

A continuacién, Rudolf Steiner entro detalladamente en la situacién interna del nifio
de nueve a once anos. Dijo que situamos la iniciacién de la zoologia y boténica en esa época,
porque a esa edad el hombre en ciernes, todavia conserva cierta captacion instintiva para las
afinidades existentes. Dijo asimismo que, en esa fase media de la ensefianza elemental,
hemos de apelar a esos nacientes instintos de sentirse emparentado con animales y plantas, y
que la zoologia ha de preceder a la boténica porque la sensibilidad para el mundo animal
despierta un poco mds temprano que para el vegetal. Textualmente dijo:

En la etapa media de la educacion primaria, de los nueve a los once afios, existe un
bello equilibrio entre lo instintivo y el juicio. Podemos siempre presuponer que el
nino nos brinda comprension, si apelamos a cierta comprension instintiva vy si no
insistimos demasiado en lo grafico-visual, sobre todo en la ciencia y en la botanica.

Continuo diciendo que el nifio a esa edad, de acuerdo con su disposicién, no busca analogias
externas; no pretende encontrar la forma exterior del cuerpo humano en este o aque! drbol; lo
que busca son las relaciones animicas, y seria un craso error dar una minuciosa descripcion
exterior de |a planta, porque hay que dejar amplio margen para la imaginacion del nifio.
Debemos crearle la oportunidad de sumergirse ampliamente en la reflexién intuitiva sobre su
relacion con el mundo de las plantas, pues de lo contrario atiborramos su incipiente facultad
intelectiva en botas de tormento y la marchitamos. Hasta aqui la reproduccion de las ideas
principales relativas a la ensefianza de la botanica contenidas en las conferencias sobre
metodologia y didactica. En el X* seminario, Rudolf Steiner hizo una observacion que, por
relacionarse con nuestro tema, insertamos aqui anticipadamente:

Todo hombre que en su juventud llega a conocer las plantas con sujecién a puntos de
vista cientificos, debiera primero haberlas conocido tal y como nosotros las
describimos. Tratar primero de describir las plantas y posteriormente ocuparnos de
ellas cientificamente, o hacerlo al revés, produce efectos radicalmente distintos. Un



-18-

dafio enorme se hace al hombre si desde un principio se le inculca botanica cientifica
y no se le han dado primero los conceptos que aqui tratamos de desarrollar.

Si no aprovechamos ese momento singular de la vida humana en que la identidad
emotiva con los animales y plantas estd todavia despierta, a la vez que ya germina el juicio en
bello equilibrio con aquélla, entonces por ingeniosos que sean los métodos que a la postre
inventemos, no lograremos mas que una captacion puramente externa, ya que la materia de
ensefianza no habra podido crecer con el nifo.

Eso ‘que Rudolf Steiner exigio de sus maestros, es decir, “traducir con todo el tino
posible al nivel infantil y describir en forma viviente” la comparaciéon entre la planta y el
atributo animico humano, son faenas artisticas auténticas. Esas comparaciones estan tan
fuertemente vinculadas con la personalidad creadora de todo maestro en particular, que
incluso parece peligroso hacer sugerencias al respecto. Afortunadamente poseemos unos
cuantos ejemplos del propio Rudolf Steiner (girasol, nendfar, clavel), de modo que no
quedamos completamente sin modelo. Los ejemplos del girasol y del clavel se hallan en una de
sus pequenas intervenciones en el X° Coloquio, y en esas comparaciones ya se incluye la vida
animica de la tierra. Dice:

El mundo de las plantas es el mundo animico de la tierra visible. El clavel es
“coqueto” (N. del Tr.: Notese que en aleman el clavel — dice Nelke- es femenino). Los
girasoles (también femenino en idioma aleman) son francamente aldeanos; les gusta
lucirse con su resplandor rustico. Las flores muy grandes significarian al nivel animico:
no poder dar cima a nada, tardar mucho, ser torpe, sobre todo eso de no poder llevar
nada a su feliz término.

Fijémonos en la precision de las comparaciones; no se trata de sensaciones
generalizadas y vagas, mas o menos arbitrarias. Es mas, la siguiente cita, también tomada del
X" seminario, nos muestra que las comparaciones escogidas por Rudolf Steiner corresponden
positivamente a realidades suprasensibles:

Los sentimientos, pasiones humanas etc. transcienden al suefio, pero ahi adoptarian
aspecto de plantas. Lo que llevamos invisible en el alma, la coqueteria por ejemplo,
se vuelve visible en las plantas. En el hombre no lo vemos, pero en el hombre
dormido se lo podria observar clarividentemente. Una dama coqueta haria brotar de
sus narices clavel tras clavel: un hombre aburrido, si pudieran observarlo, haria
brotar de todo su cuerpo hojas gigantes.

Sale sobrando mencionar que seria un error darles la impresion a los nifios, que cada
planta en particular tiene su alma. La planta es inanimada, pero aguanta comparaciones con lo
animico. Lo que a través de su forma se manifiesta es “el mundo animico de la tierra hecho
visible”, para utilizar la expresion del siguiente seminario. Mas eso que se ha hecho visible
pueda a su vez compararse con lo animico del hombre. Rudolf Steiner quiso que esas
comparaciones se llevaran al extremo de fijar para los participantes en el curso, la tarea de
hacer una lista en cuya columna izquierda se enumerarian los atributos del alma humana
“comenzando con el pensamiento, descendiendo a través de todos los afectos animicos,
sentimientos de placer y desplacer, afectos activos y violentos, afliccion, etc. hasta la voluntad”
En la columna derecha se anotarian las plantas correspondientes, empezando con las “plantas
mentales” hasta las “voluntariosas”. iTarea nada facil éstal Sentimos que no se hayan
conservado los ensayos de los participantes, asi como tampoco los comentarios que hubiera
hecho Rudolf Steiner.



219 -

Cada género vegetal tiene la tendencia de acentuar determinada parte y dejar que
ésta se convierta en rasgo principal. Rudolf Steiner da unos ejemplos, y no es dificil encontrar
otros. Como ya sabemos que, seguin €I, las raices tienen afinidad con los pensamientos, las
flores con los sentimientos e incluso con afectos y emociones, es obvio que las “plantas
mentales” seran las que en que la raiz destaca por su importancia o desempefia un papel
dominante en el organismo de la planta (genciana). Las “plantas afectivas” seran aquellas cuyo
rasgo sobresaliente es el tamafo y |a variedad de las flores (muchas lilidceas, orquideas). Si
arrancamos del suelo una planta de fuerte raiz, tenemos en mano un pensamiento de la tierra
hecho visible. En el caso de las raices es posible que ya a partir de la forma exterior, se insinte
el tipo de pensamiento a que corresponde. En su raiz, toda planta tiene algo de descubridor:
“sabe” descubrir la humedad, las sustancias nutritivas etc. y su crecimiento se orienta hacia Ia
direccion respectiva. Pero, pobre de aquel cuyo pensar tenga forma de nabo: tosco, uniforme y
lerdo. Las raices troncales como la del diente de ledn se afanan para llegar a su blanco; las
finamente ramificadas pueden compararse con un pensar sensible; las con rizomas de reserva
(en México: camotes) hacen lo de una persona que almacena sus experiencias en la memoaoria,
para posteriormente volver a aplicarlas en forma planeada y prudencial. En cierta oportunidad
Rudolf Steiner dijo, que la patata se oculta en la tierra de manera plebeya- esto también ilustra
determinado modo de pensar.

Nos es relativamente facil concebir la flor de la planta como imagen de lo animico. Por
sus colores y aromas, como también por sus formas, nos afecta de un modo inmediato, a
contraste del verde indiferente del follaje. “Color es el alma de la naturaleza y de todo el
cosmos; al vivir lo cromdtico participamos de esta alma (R. St.).” También en el simbolismo de
las plantas, esas cualidades desempefan cierto papel; pero no debiéramos perdernos hacia el
lado simbdlico, pues aplicaria peligro de vernos desviados de la historia natural. El hablar de la
lilia “casta”, ya es capcioso, pues con ello, en vez de caracterizar, inyectamos en la naturaleza
apreciaciones humanas. Por cierto, que mas adelante Rudolf Steiner llama al lirio acuatico *)
un anhelo de la tierra. Pero esto es harina de otro costal.

Al comparar los sentimientos, afectos y emociones humanos con las flores, hay amplio
campo para la proyeccion sentimental y para el humor. Nos limitamos aqui a unas
indicaciones, reconociéndole al lector su derecho de aceptarlas o rechazarlas. Algunas flores,
como los pensamientos y los perritos por ejemplo, tienen algo asi como una fisonomia que, a
pesar de la diversidad del colorido, conserva su caracter basico. Los nifios aprecian ese intimo
caracter bonachon y aman esas flores, en tanto que frente a otras sienten temor. En la familia
de las labiadas se podria estatuir toda una sucesion, moviéndose entre los contrastes, desde la
ortiga muerta hasta las flores, pequefias, pero de impresion “emocional” del romero.

“) El autor cree que R. St. Se refiere aqui al lirio amarillo. Sin embargo, como el término
usado en aleman — Wasserlilie- lo mismo puede corresponder a azucena que a lirio, el
traductor utilizo el término nenufar en un pasaje anterior.

La primula dificilmente se podria situar del lado emocional- mas bien simboliza la apacibilidad
y la placidez. En la nomeolvides se reflejan la amabilidad y la sinceridad hasta la candidez.
Asimismo encontramos entre las flores representaciones de la dignidad e incluso del orgullo. A
proposito de las emociones podriamos pensar también en la capuchina, como la ira. Los
satiriones de colores claros, sobre todo los blancos, podrian concebirse como imagenes de
distinguida arrogancia. Si bien en los ejemplos que anteceden nos hemos atendido
principalmente al caracter de las flores inicamente, no hemos de olvidar, sin embargo, que
Rudolf Steiner siempre se refiere a la planta entera, de manera que tendriamos que tomar en
cuenta, no sélo las flores, sino también el corte de las hojas,' el tipo de su progresiva



=20 -

transformacion de abajo hacia arriba, su posicion, la ramificacion de los tallos etc. Dentro del
marco del presente opusculo no es posible insertar mds que alusiones. Si nos hubieras sido
legadas las soluciones a la mencionada tarea fijada por Rudolf Steiner, poseeriamos la gran
ayuda del modelo y a la vez la necesaria correccion. En mis “Lecturas sobre botanica” se hallan
algunos ensayos mios.

En |3 intimidad del salén de clase son posibles muchos logros en esta direccion que, de
generalizarse, parecerian luego como abstraccion vacia. Si damos forma a nuestras
comparaciones con apoyo en el espiritu que palpita en las orientaciones dadas por Rudolf
Steiner, nuestra labor sera fecunda aun cuando no logremos superar completamente un
sentimiento de inseguridad. El nifio se deleita con nuestras comparaciones, sin que por ello
debamos enganarnos respecto de la presencia, a esa edad de once afios, de una rigurosa
critica intuitiva que sabe distinguir acertadamente entre lo humoristico y lo pueril, Tampoco
seria procedente que todo eso desembocara en un afan miniaturista. Es inevitable que en un
principio nuestros ensayos se vean matizados por una sensacion subjetiva en mayor o menor
grado, sin que esto altere |las leyes objetivas que subyacen en los fenamenos, leyes que hemos
de afanarnos en descubrir, del mismo modo que Goethe logro, gracias a sus constantes
ejercicios, redescubrir 1as leyes objetivas que prevalecen en los efectos, subjetivos al principio,
de los colaores.

En la cita que aparece en la pagina 17 y a la que ahora tenemos que hacer referencia,
Rudolf Steiner habla también de los sentidos del hombre y, particularmente, de los sentidos
medios: el caldrico, |a vista, el gusto y el olfato. En la cita reproducida en la pagina 20 se habla
de las zonas sensorias, que deben correlacionarse con las zonas vegetativas de la tierra. Sélo se
mencionan el mundo sonoro, el luminico y el de los olores. Sin embargo, |a serie no debiera
limitarse. Los puntos de vista desde los cuales en las dos citas se hace referencia a sentidos y a
sectores sensorios son del todo diferentes.

Si empezamos por examinar mas de cerca el texto de la pagina 17, podria parecer
como si se pretendiera buscar en la naturaleza plantas que correspondieran al sentido
caldrico, al de la vista, al del gusto y al del olfato, asi como introducir sus estudios en clase. Sin
embargo, segun todo el contexto, del que ya nos hemos ocupado en la pagina 19, parece mas
bien que Rudolf Steiner quiso utilizar los sentidos tan sélo para ilustrar con un ejemplo la
relacion de cuerpo y alma con miras a la planta. Dijo que obtendriamos “toda clase de formas
de plantas” si lograramos “rellenar” los sentidos, es decir, otorgarles forma visible, y que
incluso podriamos lograr que los nifios lo comprendieran. Pero no dijo que en clase
hubiéramos de comparar, determinados géneros vegetales con sentidos especificos. ¢Acaso las
dificultades en interpretar ese enigmatico pasaje se deban, en parte, a que depositamos en él
algo que en él no estd contenido?

La situacion es del todo distinta en lo que se refiere al texto reproducido en la pagina 20. Ahi
Rudolf Steiner fija claramente la tarea de comparar zonas de vegetaciones (no géneros
vegetales particulares) con zonas sensorias. Tampoco en este caso la transcripcién contiene la
solucion de tan dificil tarea, de modo que nos hallamos remitidos a caminar a tientas en
nuestro propio avance. No es hasta el XI° seminario que encontramos una observacion a todas
luces relacionada con el presente problema. Lo que Rudolf Steiner dice en ese pasaje ilumina y
orienta en tal forma que hemos de insertarlo de una vez aqui:

Al comentar los ensayos de uno de los participantes quien, cumpliendo la tarea antes
mencionada, habia preparado una lista de estados de animo y de las plantas presuntamente
correlacionables con ellos, Rudolf Steiner objeto que “no se debe buscar exteriormente, sino
que hay que penetrar en el interior y describir las condiciones afectivas”. Esta breve y seria
advertencia puede abrir nuestros ojos, ya que muestra, una vez mas, que las comparaciones



S97i=

han de expresar condiciones afectivas, no solamente sensaciones subjetivas, A continuacion
dijo: ,

Si ustedes se atienen demasiado a los sentidos, facilmente cambiaran de punto de
vista. Hemos de tenerlos en cuenta, ya que de cada uno de ellos vive en nuestra alma
algo que es resultado de su percepcién. Asi, por ejemplo, debemos a la vista cierto
numero de vivencias animicas de origen sensorio. Esto nos permite “entedatar”, esto
es, retrotraer estas vivencias del alma a la fecha en que los sentidos recibieron la
impresion que las origing, y asi establece la relacion entre el sentido y el alma. Pero
no debiéramos afirmar que las plantas son manifestacién de los sentidos de la tierra,
puesto que no lo son.

Esta indicacion vierte luz sobre el texto reproducido en la pagina 20.

Respecto a los sentidos de la tierra se dice que las plantas no son su manifestacion,
esto es, no les sirven de ilustracion. Por consiguiente, la frase “El mundo de las plantas es el
mundo animico de la tierra hecho visible” no se refiere a los sentidos. En la comparacion
insinuada en la pagina 20, los sentidos solo desempefian un papel indirecto. En la realidad
tenemos aqui otra comparacion con la vida animica del hombre, en cuanto ésta contiene
experiencias que pueden “antedatarse” a determinados sentidos. Se hizo mencion de las
“contribuciones” que las diferentes zonas sensorias suministran al alma humana. Esas
contribuciones deben compararse, no con plantas individuales, sino con zonas geograficas de
vegetacion. Por consiguiente, hemos de empezar por preguntar cudles son las contribuciones
que preceden de cada sentido en lo particular y pueden retrotraerse a éste.

Tomemos la vista. En rigor, las Gnicas impresiones sensorias que nos trasmite, son lo
claroscuro y lo cromatico. Sélo llegamos a vivencias animicas Cuyo origen sea una impresion
visual pasada si, trascendiendo las meras percepciones sensorias, las eslabonamos con
sensaciones como la de la claridad o de la ordenada disposicién espacial. El olfato nos conduce
hacia la sustancialidad terrestre v, si bien por su medio tan solo percibimos su manifestacion
mas refinada, nos permite adquirir la experiencia de la materia. El mundo sonoro transmite
vivencias animicas, por ejemplo en la apreciacién de los intervalos o en el leguaje; en ese
mundo subyacen leyes que, sin ser de indoles terrestre, ejercen en lo terrestre su influencia
ordenadora.

Hallar el camino hacia las comparaciones con zonas de vegetacion partiendo de
reflexiones como éstas, simples sugerencias, no es empresa facil, sino sumamente osada, por
no decir capciosa. Con todo, hagamos el intento, teniendo en cuenta que, al fin y al cabo, no se
nos exige subdividir la superficie terraquea segun zonas sensorias ni, menos todavia, trazar un
mapa: a pesar de las “condiciones afectivas” lo que mas importa es, también en este caso, el
ingenio vivificante que de ahi ha de irradiar a la ensefianza.

éCudl zona fitogeografica de la tierra se puede comparar, por ejemplo, con las
vivencias animicas que nos procura la vista? Podriamos pensar en las regiones articas donde la
zona sensoria correspondiente a la luz descuella por su importancia; la propia tierra con su
atmosfera resplandece y relumbra en todos los colores del arcoiris: el velo florar del verano
artico, suave soplo que apenas roza la superficie, invita a la comparacion con |a retina del 0jo,
donde la luz externa e interna se encuentran; vence contraidas las plantas articas, a veces de
crecimiento enano y anquilosado, pero maravillosamente estructuradas hasta en sus ultimos
detalles. Ese mundo vegetal con sus flores de intenso colorido pero de pureza estelar, puede
realmente sentirse como una especie de contraimagen de las vivencias animicas que debemos
a la vista: vivencias de claridad, de orden, pero también limitacion. Sélo que no hemos de



=00, <

olvidar que Rudolf Steiner insistio en que no buscaramos exteriormente, sino que
penetraramos en lo interior. :

Si ahora pasamos al olfato, no por ello hemos de empezar preguntando por una region
en gue abunden las plantas fragantes o aromatizantes. Pero podemos partir del hecho de que
el olfato nos abre acceso a la materialidad terrestre y que psiquicamente nos familiariza con
toda su riqueza cualitativa. Por lo tanto, si nos fijamos en una zona del tipo del bosque tropical
pluvioso, encontramos alli al lado de las plantas odorificas y aromaticas, la manifestacion
inequivoca e impresionante de la actividad material terrestre en simpar plenitud y variedad. En
la atmosfera invadida por diarias descargas meteodricas se desenvuelve una proliferacion casi
sin limite: tanto los olores como los colores recorren toda la gama desde la sensualidad
bochornosa hasta la delicadeza aérea, por no decir noble. Esa plenitud cualitativa, esa inaudita
riqueza morfologica, serian inimaginables, si las energias materiales terrestres no se hallaran
conjuradas, propiciadas por el clima tropical, para apoderarse del mundo de las plantas y hallar
su despliegue afectivo en el elemento vegetal. Se entiende que dentro del marco de este
ensayo, no podemos dar cabida a mayores detalles geogréficos. El lector encontrara
descripciones mas extensas y mas pictoricas en mi obra “La planta”.

Por ultimo, queda el oido, como tercero de los sentidos mencionados por Rudolf
Steiner. En este caso, mas todavia que en los dos anteriores, hemos de conformarnos con unas
cuantas alusiones. El mundo de las plantas no emite manifestaciones perceptibles para
nuestro oido fisico, pero ya sabemos que no hemos de buscar comparaciones sensorias
exteriores, sino vivencias animicas para las que el sentido no es mas que mensajero. El sonido
nos hace participes de algo que no es terrenal y que, no obstante, sélo a su través puede
manifestarse (el sonido de la campana, la llamada del animal). Sin embargo, quien tiene
desarrollada su sensibilidad, es capaz de tener vivencias sonoras, aun cuando no se oye ningun
sonido exterior. Las coniferas “suenan” distinto de como suenan los arboles de fronda; es mas,
cada género de arbol tiene su sonido especifico, lo mismo que cada bosque; a los grupos de
arboles les corresponden consonancias, accesibles a la objetiva percepcion animica.

Si, en vez de semejantes dreas estrechamente circunscritas, dirigimos la atencion sobre
vastas regiones de vegetacion, hemos de tener en cuenta también la atmosfera que le
pertenece. En regiones esteparias con sus inmensas superficies de gramineas (en rigor,
nuestros cultivos de grano son estepas artificiales), el observador atento percibe la sutil
resonancia de viento y cafa, de la que no se puede decir si es percepcion sensible o mera
vivencia interior. Los nudos de |as cafnas en esas regiones gramineas se hallan ordenados segtn
ritmos que tienen las caracteristicas de musicales. Tambien la estructura y articulacion de las
espigas y panojas que se mecen en el viento, obedecen a leyes sonoras inaudibles, si bien no
hemos de esperar que esas armonias cosmicas sean las mismas de la musica humana.

Con esto terminamos nuestras disquisiciones sobre el dificil capitulo de las zonas
sensorias y las plantas. Esta lejos de las intenciones del autor, el reclamar para sus ensayos
tentativos caracter definitivo. A nuestro intento de empezar por describir las “condiciones
afectivas”, le sigue la segunda exigencia, tan dificil como la primera: poner en claro qué se
entiende por “traducir, con todo el tino posible, al nivel infantil y dar una descripcion viviente”.
Queda encomendada al lector la tarea de meditar sobre esto y hallar la solucion para esta
parte de la tarea.

La mayoria de las cuestiones pendientes de este IX” seminario, se prestan para una
respuesta dentro del conjunto de los temas posteriores. El dormir y estar despierto de la tierra
en verano e invierno, es el gran tema del seminario siguiente. Unicamente queremos entrar en
un breve analisis de la indicacion de Rudolf Steiner de que solo las plantas perfectas pueden
compararse con el elemento animico del hombre.



=23-

Segun lo dicho en Ia pagina 20, |as plantas inferiores son las que mas animalidad tienen
y, por esta razon, no pueden compararse con el hombre. Es cierto que Rudolf Steiner hizo
extensiva a los hongos su comparacion con el temperamento flematico, pero no es seguro que
los temperamentos se consideren aqui como “atributos animicos”: en la enumeracion
reproducida en la pagina 23, donde Rudolf Steiner fijé la tarea de hacer una lista, no aparece
ningun temperamento. El que nuestras plantas inferiores en su metabolismos y reproduccion
retengan todavia restos de propiedades animales (véase mi libro “La Planta”), se explica por su
pasado cosmologico. Nuestros reinos animal y vegetal actuales tienen su origen en un reino de
la naturaleza muy anterior a los nuestros, un reino intermedio que reunia en uno solo las
caracteristicas de aquéllas dos (véase (Rudolf Steiner: La Ciencia Oculta), y la planta solo llegé a
su condicion de planta verdadera al despojarse de la herencia de aquel reino animal-vegetal.
Solo nuestras plantas superiores, las que florecen, son plantas cabales; sélo ellas corresponden
al hombre en su grado evolutivo actual, es decir, al hombre terrestre dotado de un yo. Las
comparaciones de las plantas inferiores con los atributos del alma humana no pueden ser
acertadas, porque no es posible paralelizar dos grados del todo distintos de la evolucion
cosmoldgica.



-4 -

Temario del X° Cologuio

1° de septiembre de 1919

La tierra se duerme en primavera para despertar en otono.

La imagen de la pradera en flor y del arbol en flor.

Las plantas compuestas son arboles prematuramente espigados.

La parte invisible del hongo bajo la tierra, es un arbol.

Las plantas veraniegas despliegan en invierno bajo la tierra, |a vida animica de ésta,
En lugares de abundante crecimiento de hongos, la tierra esta despierta en verano.

La formacion de arboles significa sueno profundao de la tierra.



<29~

Comentarios al X° Cologuio

Este seminario contiene un plan en sus grandes lineamientos, para suscitar en el nifio,
mediante una metodologia adecuada, la captacion de que la tierra no es un cuerpo muerto,
sino un organismo impregnado de vida, de alma y de espiritu. Todos los detalles del seminario
se hallan al servicio de este gran cometido y deben ser aquilatados de conformidad. Asimismo,
las estampas impresionantes de arboles, hongos, compuestas, etcétera no se presentan, ni
mucho menos, por su propio interés espécn’ﬁco, puesto que el utilizarlas solamente como
convenientes ejemplos aislados seria contrario a la profunda intencién que subyace en el
haberlas escogido, lo tnico que les da verdadero peso.

En muchas ocasiones y en los mas variados contextos, Rudolf Steiner ha sefalado la
importancia de que la futura generacion comprenda la tierra como un organismo, no sélo por
razones cientificas, sino en consideracion a la relacién interior del hombre con su existencia
terrenal. El temple vital positivo, capaz de vencer las tareas que la vida ofrece, debe
cimentarse emotivamente ya desde los afios escolares. También al estudio de la vida vegetal
eén su racional conexion con la vida del organismo telurico, desempefia un papel importante
dentro de ese cometido. Nuevamente, pues, el modo de estudiar el mundo de las plantas se
encuentra determinado por un designio humano. Pero a la vez podemos decir, el mundo
vegetal queda liberado del féretro en que se halla encajado debido a muchas concepciones
tradicionalistas letales.

Al principio del X° Coloquio (y hagamos caso omiso aqui de dos observaciones a que ya
nos referimos con anterioridad). Rudolf Steiner expuso que, al acercarse el verano y hasta
puede decirse desde la primavera, se extiende el suefio sobre la tierra aumentando
progresivamente en profundidad. En otofio, al desaparecer las plantas, se termina el suefo.
Luego, como base de sus explicaciones, Rudolf Steiner comparé el suefio del hombre con el de
la tierra: dijo que el hombre, al dormirse lleva consigo al suefio sus sentimientos, pasiones, etc.
donde tienen aspecto de plantas.

A continuacion ofrecié los ejemplos referidos en la pagina 23 de la coqueta y del
fastidioso. La observacion clarividente registra en la coqueta que, en el sueno, brotan de sus
narices clavel tras clavel, en tanto que el hombre aburrido, mientras esta durmiendo de todo
su cuerpo hace brotar hojas gigantescas.

Al dormirse el hombre, continta diciendo Rudolf Steiner, termina toda su vida animica;
en cambio, en el mundo vegetal la vida animica comienza al dormirse, esto es, en verano
cuando la vida animica de |a tierra adopta forma visible en las plantas. El mundo vegetal estival
no es —como insinud uno de los participantes- suefios de la tierra; este duerme en verano; en
cambio, el semblante ofrecido por el mundo vegetal en primavera y otofio es el que si pueda
calificarse de suefos. Asi, por ejemplo, la violeta de marzo, todavia verde, puede compararse
con los suefios; el florecer, ya no. Sélo en la temporada de caer las hojas, las plantas pueden
otra vez compararse con suefios.

Mas adelante en el curso del seminario, Rudolf Steiner bosquejo la imagen del arbol
florido, recurriendo nuevamente al estilo directo dirigido a los nifios:

“Observa algln rantnculo, alguna planta que podemos extraer de la tierra, y en la
que registramos abajo |a raiz, luego el tallo, las hojas y flores, luego los estambres y el
pistilo del que se desarrolla el fruto”.

Mostrémosle al nifio una de esas plantas. Y luego mostrémosle un arbol diciéndole:



-26 -

“Mira, imaginate este arbol al lado de la planta. ¢Qué hay del arbol? Es verdad que
abajo también tiene sus raices. Pero no tiene tallo, sino tronco; esto a su vez se
extiende en ramas. Y luego parece como si en las ramas crecieran las plantas
propiamente, pues hay muchas flores en ellas. Si queremos, podemos catar la
pradera constelada de esos rantnculos amarillos creciendo en toda su extension. La
pradera esta cubierta de ejemplares de plantas cuyas raices estan en la tierra y se
propagan por toda la pradera. En el arbol, en cambio, es como su hubiéramos cogido
la pradera, la hubiéramos subido, doblado, para que ahi arriba crecieran las muchas
flores”.

He, pues, aqui la primera imagen de este seminario: Rudolf Steiner distingue entre el
tronco arboreo y el tallo herbaceo. Esta distincion no solamente corresponde a una necesidad
objetiva sino que también le incumbe importante papel pedagogico- metodoldgico para la
posterior elaboracion de concebir los troncos arbdoreos como “tierra abultada” o
“protuberancias de la tierra”. Si la tierra es capaz de henchirse y de amontonar timulos
vivientes o semivivientes, ella misma ha de ser viva también. La madera de los arboles es roca
en nivel vegetativo; si la madera se deshace, como sucede en los sauces, tilos o encinos viejos,
se convierte en una especie de tierra —tierra de arbol- al igual que la roca puede corroerse y
convertirse en tierra. En cambio, el tallo verde de la planta, no pertenece a lo terrestre: es
parte constitutiva de la planta propiamente tal, que da hojas, flores y frutos y que sélo puede
concebirse como resultado de las energias formativas etéreas que proceden de la periferia de
la tierra. El tejido vegetativo de los arboles, el cambium que alimenta la madera y la corteza
del tronco, tiende hacia la densificacion, ya que no mineralizacion, por el camino mas corto sin
antes haber tomado el tiempo de llegar a la condicién de planta. Podriamos llamar al cambium
el érgano vital de la tierra dentro de la planta, mediante el cual aquella hacer valer sus
derechos en tanto que la tendencia inherente al tronco arboreo hallase determinada,
inequivocamente, por lo terrestre, en la planta verde todo estd opuesto a lo terrestre.
Podriamos decir que el arbol recibié en calidad de “préstamo” del tallo. La forma especial de
sus ramas y ramitas (sobre todo de los jovenes) y la forma de columna que tiene su tronco,
pues los procesos de lignificacion y de formacion de corteza arrancan de un tallo verde.

Si hablamos a los nifios sobre el papel de la tierra en la formacion de los arboles,
probablemente salen sobrando reflexiones como las que anteceden, pues ellos poseen una
captacion inmediata de esas imdgenes. Para el adulto, sin embargo, es provechoso que escrute
también los fundamentos cientificos del tema (para mayores detalles consultense los libros del
autor).

Luego Rudolf Steiner contintia con la misma imagen, convirtiendo al arbol en una compuesta
del tiempo del diente de leon o de la manzanilla. Mas adelante, Rudolf Steiner se refiere a las
compuestas como “drboles prematuramente espigados”, es decir, arboles en que no se
empieza por formar el tronco, ni tampoco la copa, lo que hubiera permitido espaciar las flores
individuales, sino que la multitud de florecillas pequefias, de pura prisa, permanecen
apelmazadas en la canastita para formar la cabezuela. Termina Rudolf Steiner sacando a
simple comparacion al arbol, 1a compuesta y la planta simple:

“Pasamos del arbol al diente de ledn o a la manzanilla. Bajo la superficie de la tierra
hay un ente raiz del cual brota el tallo, las hojas. Mas arriba tenemos la cabezuela en
que se reunen muchas florecillas. El diente de ledn tiene una como canastita llena de
flores acabadas, injertadas en ella. Comparemos el arbol, la compuesta y la planta
simple, es decir, la planta de tallo: el arbol nos da la impresion de que las hojas
crecen a un alto nivel; en las compuestas la flor se halla transportada a un nivel
elevado, pues lo que se ve no son pétalos sino innumeras flores plenamente
desarrolladas”.



597

En el siguiente parrafo, la comparacion se hace extensiva a los helechos y hongos, ambos
representando parcializaciones de la forma vegetal. Por ilustrativo gue esto sea, no
corresponde a lo mds esencial del asunto. En realidad, los ejemplos se presentan porque
permiten dar con los nifos el peso de lo sensible a lo no sensible. El hongo actualiza
dnicamente la seccion floral-frutal de la planta; el helecho estd constituido de hojas
unicamente; [as demas partes “se malogran”: no entran a la existencia, la tierra las retiene. Lo
que quiere decir que ella, como si dijéramos, permanezcan disueltas en el cuerpo vital de |a
tierra; existen en potencia Unicamente, como se dice mas adelante.

“Y ahora imaginémonos el caso de una planta que lo retenga todo debajo de la
superficie de la tierra; quiere desarrollar la raiz, pero no lo logra; quiere desarrollar
las hojas pero no fo logra tampoco; lo Unico que se desarrolla es lo de arriba que
normalmente se concentra en la flor. Y..jsale un hongo! Otro caso de penuria es
aquel en que se malogra la raiz de abajo y salen las hojas, entonces tenemos el
helecho. Todas esas formas diferentes, pero todas son plantas.

Ensénenle al nifio el raninculo con su manera de extender su raiz y sus cinco pétalos.
Luego el arbol, sobre cuya superficie empieza a crecer lo vegetal; luego las
compuestas, el hongo, el helecho. No lo hagan muy cientificamente que digamos,
pero procuren que los nifios conozcan la forma en general”.

En el siguiente pasaje, Rudolf Steiner vuelve al estilo directo. En cuanto a su contenido
no ofrece nada nuevo, pero nos enteramos de cémo, en su opinion, debiera hablarseles a los
ninos sobre las relaciones que ellos ya han conocido:

Luego se dira al nifio: “¢Por qué crees tu que el hongo se ha quedado en hongo, y por
qué el arbol se convirtié en arbol? Comparemos el hongo y el arbol. ¢Cudl es la
diferencia? ¢no es como si la tierra, con toda su energia, hubiera pujado hacia afuera, -
como si, en el arbol, lo que le era exterior hubiera penetrado en el espacio exterior,
hacia las alturas, para alli desarrollar sus flores y frutos? En cambio, en el hongo, el
arbol existe en forma subterranea, pero solamente en potencia. El hongo
corresponde a lo que en el drbol es lo mas periférico. Cuando muchisimos hongos se
dispersan sobre la tierra, es como si ahi abajo hubiera un arbol, sdlo que dentro de la
tierra. Si vemos un drbol es como si la propia tierra se hubiera erguido para proyectar
hacia afuera lo que estd dentro suyo”.

Esta ultima frase parece como si fuera una palabra clave. En las plantas podemos verlo:
en el interior de la tierra existe algo que es invisible, pero que puede pujar hacia afuera y ahi
adoptar una forma visible. Con ello hemos creado los conceptos necesarios para comprender
el alma de la tierra, sin habernos alejado, ni por un momento, de pisar el suelo firme de lo
concreto. Seguidamente Rudolf Steiner dijo:

Al dejar crecer los hongos, la tierra retiene dentro de si la energia del arbol en
crecimiento; en cambio, al dejar crecer los drboles la vuelca hacia afuera. Existe,
pues, algo, la energia, que en verano se halla fuera de la tierra y en invierno
desciende hacia su interior. En verano la tierra, a través de la energia del 4rbol, envia
su propia energia hacia las flores y deja que éstas se desplieguen; en invierno, las
recoge. ¢Donde se haya en invierno esa energia, que en verano circula exteriormente
en los arboles, que se manifiesta en pequefio en la violeta, y en grande en los
bosques? Debajo de la tierra. Y ¢qué hacen los arboles, las compuestas, en la
temporada invernal? Se despliegan debajo de la tierra, estdn dentro de ella, e
integran su vida animica.



=3g=

“Imaginaos, ninos, como la tierra siente todo esto: pues eso que, en verano, veis
rebozando, creciendo, floreciendo en las francesillas, en las rosas, en los claveles,
estd en invierno bajo tierra: sintiendo, enfadandose, alegrandose”.

Asi es como, poco a poco, se logra plasmar el concepto de la vida que en invierno
continta subterranea. Esta es la verdad. Y es bueno que se les ensefie a los ninos.
Incluso los materialistas no pueden considerarlo romantico.

A continuacion dijo Rudolf Steiner que de esta manera nos acercamos a la vida animica
efectiva, reflejada en las plantas. Debajo de |a tierra existe un arbol gigante y aquella parte de
¢l que |a tierra no es capaz de retener y que sale por la superficie, se transforma, por las
fuerzas naturales exteriores, en las hojas rudimentarias que observamos en los musgos,
helechos y otros similares. En cambio, lo que esas plantas despliegan bajo tierra, sigue siendo
sustancia etérea. Luego Rudolf Steiner vuelve a referirse al arbol que crece encima de la tierra.

El arbol es un pedacito de la tierra misma. Lo que en hongos y helechos estd todavia
sumergido, en él sale a la luz, y si a este se le permitiera hundirse lentamente, se
convertiria en helechos, musgos, hongos y en su torno se haria el invierno. Pero en
realidad el arbol se sustrae a ese general descenso invernal. Ahora bien, si pudiera yo
asir un hongo o helecho de su melena y jalarlo, extrayéndolo mas y mas de la tierra
para que su parte etérea se aireara, extraeria en realidad todo un drbol: los hongos
se convertirian en él. Las plantas caducas ocupan una posicion media, y la flor
compuesta es una de las formas que pueden adoptar. Si pudiera yo hacerla
descender, se desarrollarian muchas flores individuales. La compuesta puede
[lamarse arbol prematuramente espigado.

No basta pues, con simples comparaciones, sino que hemos de considerar las formas
reales de las plantas.

También en la tierra puede vivir el deseo pero ella tiene necesidad hundirlo en el
suefio. Esto es lo que hace en verano y entonces el deseo se torna visible, como por
ejemplo en la lilia acuatica. Bajo tierra existe como deseo; arriba se convierte en
planta.

La tierra duerme en verano y esta despierta en invierno; sin embargo, puede, en
diferentes lugares al mismo tiempo, dormir, sofar o estar despierta, lo mismo que, en
diferentes zonas geogréficas, tiene verano e invierno, primavera y otofio, uno al lado del otro.
También puede suceder que en otra region correspondiente en determinado momento, a
temporada de verano, es decir, a hora de suefo, esté despierta en algunos lugares, lo que
sucede por ejemplo, donde crecen muchos hongos. (No son los hongos los que estdn
despiertos, sino la tierra).

El suefio ligero lo podran ustedes comparar con las plantas ordinarias; con los
hongos, el velar durante el suefio pues en la parte donde hay muchos de ellos, la
tierra esta despierta en verano; el suefo profundo puede compararse con los
arboles. Asi se puede apreciar que la tierra no duerme a la manera del hombre, sino
que, en diferentes lugares, ora mas bien duerme, ora mds bien vela. Lo mismo
sucede con el hombre en quien, coexisten el dormir, el estar despierto y el sofiar en
el ojo y en los demas 6rganos sensorios.



=29 -

Temario del XI° Cologuio

2 de septiembre de 1919
La antigua teoria de las asignaturas
Problemas de la sistematizacion en boténica
La planta fundamental y lo animico
Las plantas y los temperamentos
Comparacion de los grados ascendentes del reino vegetal con la evolucion psiquica del nifio.
Hongos
Algas
Musgos
Helechos
Coniferos
Plantas de hojas estriadas (monocotiledéneas)

Plantas de hojas reticulares (dicotiledéneas)



= 30

Comentarios al Xl Coloquio

Rudolf Steiner inicid la discusion en torno a la botéanica de esta clase de seminario con las
palabras: “Y acometamos ahora la tarea sobre la que ya hemos venido rondando tanto
tiempo”. En efecto, tres de los catorce seminarios se dedican casi exclusivamente a la
ensefianza de la botanica, y esto es una proporcion muy grande si la comparamos con el
tiempo dedicado a las demds materias. Sin embargo, no ha de extrafarnos que esto haya sido
asi, pues como ya conocemos el contenido de los dos seminarios anteriores, es obvio que a los -
participantes no les fuera facil captar inmediatamente el alcance de las sugerencias de Rudolf
Steiner.

Parece que se habia programado la comparacion de los grados ascendentes del reino vegetal
con los de la evolucion psiquica del nifio, como tema principal del XI° Coloquio. Sin embargo,
para empezar, se enfocaron algunas otras cuestiones. Uno de los participantes menciono los
escritos del médico Schlegel, bien conocido en aquella época, sobre la teoria de las
asignaturas. Rudolf Steiner explico que Schlegel se retrotrae a lacob Bohm y a otros antiguos
misticos medievales que habian conocido ciertas relaciones existentes con el mundo animico,
y de ese conocimiento habian derivado algunos profundos puntos de vista médicos. Asi, por
ejemplo ~dijo Rudolf Steiner- los hongos estan en relacion con el atributo humano del mucho
reflexionar, es decir, con una “vida extrae mas bien de su propio interior”. Este atributo
psiquico tiene estrechas relaciones con las enfermedades cefalicas, lo que a su vez determina
una relacion de estas enfermedades con los hongos. Dice a continuacion:

Hasta la fecha nadie ha presentado un sistema racional de las plantas: a ustedes les
incumbe introducir orden en la vida vegetal, precisamente por sus relaciones con el
elemento animico humano. Es indispensable el orden en el reino vegetal.

Actualmente, a menudo se habla de la teoria de las asignaturas en forma superficial, es
decir, se piensa que existe una relacion interna entre el parecido de |as formas o colores de las
hojas, raices, semillas, frutos, y los drganos humanos,. relacion de la que pueden deducirse
efectos curativos. No es nuestra tarea resolver sobre el valor, o la falta de éste, de los métodos
que surgieron de esa teoria. Lo que si nos importa es que Rudolf Steiner acepta la forma
primitiva de dicha teoria. Incluso la ejemplifico y nos dio a entender que las relaciones validas
entre planta y hombre no pueden, en ultimo andlisis, establecerse sino por mediacion del
elemento animico.

Lo que Rudolf Steiner dice sobre la clasificacion de las plantas es sorprendente en sumo grado:
aunque necesitamos un orden para el reino vegetal, todavia no existe ninguno que satisfaga, y
es que ese orden solo puede obtenerse de la refacion del elemento animico humano con el
mundo vegetal. Es dificil, en un principio, decidirse a suponer que Rudolf Steiner, al hablar de
orden o de ordenamiento, se refiere a lo que la gente del gremio llama un sistema. ¢Es posible
imaginar un sistema del reino vegetal segun las leyes del mundo animico? No creemos haber
malinterpretado a Rudolf Steiner, quien, mucho més tarde, vuelve sobre el mismo problema.
Después de haber descrito en detalle la comparacion de los grados ascendentes vegetales y la
evolucion animica del nifio, dijo:

Si algun dia un botdnico adopta tal punto de vista de auténtica sistematizacion,
lograra un orden del reino vegetal que corresponda a la realidad.

Estas palabras son indiscutibles y ponen de relieve cudn serio tomo Rudolf Steiner su
meétodo comparativo, es decir, ese método se refiere a conexiones objetivas (relaciones
afectivas), accesibles a la aprehension cientifica.



=3

Siguen luego en el seminario una serie de observaciones de Rudolf Steiner, que no se
mencionaran en la transcripcion. Relatamos aqui brevemente lo observado por Rudolf Steiner.
Insistio en que cada especie vegetal tiende hacia el desarrollo preferentemente de alguno de
sus elementos constitutivos. Las plantas se distinguen entre si en que una vez sobresalen las
hojas, otra vez los tallos, las raices, las flores o los frutos, pasando lo demas a lugar secundario.
El tallo puede llegar a su parcializacion extrema en el tronco; otras plantas, en cambio, pueden
ser “casi pura flor”. Rudolf Steiner llamé “partes legitimas” a los elementos constitutivos
basicos de la planta: hoja, tallo, raiz etc., y obtenemos una clasificacion de las plantas si
destacamos la preponderancia de uno u otro sistema organico.

Lo dicho aqui debera compaginarse con las explicaciones referidas en la pagina 20,
donde se trato de una cuestion muy similar: si en una planta predomina la flor, hemos de
comparar esa planta con un sentimiento; si descuella la raiz, con el elemento mental. A este
respecto dice Rudolf Steiner:

Si ustedes reconocen la correlacion entre la flor y determinada cualidad animica,
deberan asimismo atribuir otros érganos vegetales a otras cualidades animicas, de
modo que no hay diferencia en establecer esa correlacion entre las partes separadas
y las cualidades animicas, o establecerla para el reino vegetal entero. Este reino
vegetal global es, en el fondo, una sola planta.

En una conferencia ante médicos Rudolf Steiner mencioné la tendencia de las plantas
de dar prominencia a alguno de sus érganos, y dio como ejemplo la pifia, que pretende
monopolizar el principio troncal, en tanto que la cola de caballo (equiseto) se vuelca en la
formacién del tallo. El cacto seria otro ejemplo de una planta en la que el tallo se vuelve
tronco. Otros ejemplos se hallan mencionados en la cita de la pagina 20.

El mundo vegetal de la tierra es, en realidad, una sola planta cuyas multiples actualizaciones
visibles se presentan siempre en nuevas metamorfosis segin el clima, consistencia del suelo
(factores ecoldgicos), trayectoria del Sol y de los astros en las diversas zonas geograficas. Lo
dicho por Rudolf Steiner se refiere a esa planta genérica dentro de la particular. Si a la flor le
correlacionamos determinada cualidad animica, hemos de tener presente que tratamos de la
flor de esa planta fundamental. Siendo esto asi, deberia ser posible indicar las cualidades
generales correspondientes a la hoja raiz etc. Y eso es lo que hizo Rudolf Steiner en el referido
pasaje.

La siguiente intervencion de Rudolf Steiner rezd en esta forma:

Volvamos a lo manifestado anteriormente sobre el dormir y el estar despierto de la
tierra. En nuestras latitudes, la tierra duerme en el verano; en la region de los
antipodas esta despierta y, al despertar, desplazo el suefio hacia el lado opuesto.
Naturalmente, el mundo vegetal participa de este proceso, lo que nos permite
establecer una clasificacion segln la distribucion geografica de suefio y vigilia de la
tierra, es decir, segin verano e invierno. Nuestra vegetacion no es la misma que la de
los antipodas.

Esta es, pues, otra de las diferencias que nos permite derivar una division del reino
vegetal, sin que esto excluya otros puntos de vista para llevarla a cabo. El que Rudolf Steiner,
en ese episodio del seminario mencione esas posibilidades tiene su causa, seguramente, en la
intervencion de uno de los participantes, aunque la desconozcamos. Suponemos que Rudolf
Steiner, a la vez que corregir, pretendio insinuar que se puede topar con realidades desde
muchas dimensiones. Semejantes puntos de vista pueden ser cientificamente de excepcional
interés; para la practica pedagogica entran en consideracion otros principios distintos, y no



: 3=

hemos de suponer que el citado pasaje encierre una exhortacion de Rudolf Steiner a apoyar la
ensefianza elemental de la botéanica en métodos distintos del comparativo que él desarrollo
para la escuela.

Cuando uno de los participantes hizo el intento de comparar las plantas con los
temperamentos, Rudolf Steiner objeto:

El asunto toma un sesgo equivoco, si correlacionamos los temperamentos
directamente con el reino vegetal.

Ya mas arriba hemos mencionado que los temperamentos no se incluyen en la lista de
los atributos que Rudolf Steiner desed que se comparasen con determinadas plantas, aunque,
por otra parte, en presencia de los hongos silvestres, nos invita a preguntarnos queé
temperamento es. Nos acercamos a la solucion de este problema si tenemos en cuenta que,
como ya queda dicho, sélo las plantas superiores, las florales, resisten una comparacion con la
psiquis humana; las inferiores, por razones cosmologicas, no concuerdan con la etapa actual
de la humanidad: segin Rudolf Steiner todavia no han actualizado completamente su
condicion de planta y encierran todavia demasiada animalidad *). Esto nos autoriza a suponer
que, al fijar aquella tarea de contraponer, en forma de tabla, las plantas y los atributos
animicos humanos, Rudolf Steiner se referia a las plantas florales Unicamente.

Parece, pues, que lo que subyace en los temperamentos es una diferenciacion mucho mas
general, que se halla extendida sobre todos los reinos organicos de la naturaleza. Por
consiguiente, si preguntamos qué temperamento es, no tiene, un hongo, no caracterizamos a
éste en forma tan inequivoca y definida como cuando correlacionamos una planta floral con
una especifica cualidad del alma humana. Asi es como, a mi parecer, han de entenderse las
palabras de Rudolf Steiner al decir que los temperamentos no pueden relacionarse
directamente con plantas especificas.

*) Esa afinidad con el reino animal no debe confundirse con el fenomeno de que algunas
plantas, las orquideas por ejemplo, tienen flores que semejan formas animales. Existen
muchos casos en el reino vegetal, concentrados en ciertas familias bien determinadas, en que
se imitan visiblemente, ciertas formas orgdnicas o incluso formas enteras de animales.
Tambien ciertos aromas, composiciones de materia, dispositivos para atrapar o polenizar,
apuntan en esa direccion. Sin embargo, en todos esos casos se trata siempre de semejanzas
exteriores a las que no corresponde ninguna configuracion interna. Téngase en cuenta que las
plantas son capaces de reflejar en forma de imagen incluso lo que se halla del todo fuera del
ambito de lo vegetal. Asi por ejemplo, la planta, por carecer de vida interna, es incapaz de
tener sentimientos o emociones, no puede sentir placer ni desplacer, y no obstante ella es
exteriormente comparable a esas cualidades animicas.



238

Desde el punto de vista de la ciencia espiritual, hemos de agregar aqui a titulo de
suplemento, que el vehiculo del temperamento, lo mismo que de todas las dotes e
inclinaciones permanentes del hombre, es el cuerpo étereo. En cambio, el receptaculo de las
cualidades a que Rudolf Steiner se refiere arriba: afectos, sentimientos de placer y desplacer,
afliccion etc., es el cuerpo astral, portador del alma. De ahi resulta que, efectivamente, los
temperamentos no se encuentran al nivel de aquellas cualidades, ya que, en sentido estricto,
no son cualidades del alma.

A pesar de todo, se justifica que en un caso particular alguna planta floral se
caracterice con el concepto de temperamento. A veces la mas acertada caracterizacion de una
planta se logra aludiendo a un temperamento, sin mencionarlo por su nombre. El guisante de
olor *), por ejemplo, y también otras papilionaceas parecidas son tan sanguineos como
flematicos son los hongos, y nadie debiera amedrentarse de explotar esas relaciones en
educacion- La manera en que, poco después, Rudolf Steiner describio los hongos como
imagenes de la edad de la lactancia, es el mejor ejemplo de como se pueden hacer resaltar los
rasgos esenciales, con apoyo del temperamento.

Con lo cual hemos llegado, en el progreso del XI° seminario, al punto en que Rudolf
Steiner tomo la palabra para unas explicaciones mas extensas, estilo conferencia, a fin de
presentar en conjunto su sistema pedagégico: la comparacion de los grados ascendentes del
reino vegetal con la evolucién psiquica del nifio. Fue el dltimo de los grandes proyectos de los
seminarios sobre botanica y lo hemos de considerar como culminacion y modelos de una
concepcion admirable y genial. Todo lo que Rudolf Steiner desarrollé anteriormente respecto a
cualidades animicas y su reflejo en las plantas, brinda un fundamento para la correcta
apreciacion de lo que sigue, ya que, sin aquellas premisas, las comparaciones que ahora se
elaboran paso a paso no dejarian de ser simples analogias que puede uno aceptar como
atinadas en mayor o menor grado, sin perjuicio de sustituirlas por otras, consideradas mas
idéneas o mds simpaticas. Fijémonos en lo que el propio Rudolf Steiner dijo posteriormente
sobre el principio inherente a su método:

Lleven ustedes al alumno a que recapacite sobre las cualidades animicas del nifio en
ciernes, y tomen luego el crecimiento del alma en desarrollo para trasportario a la
planta, recurriendo ademds a lo que dije ayer del arbol, y asi obtendran las
cualidades animicas paralelizadas con las plantas respectivas.

En este procedimiento rige un principio ordenador: no se paraleliza una cosa con
otra, asi captada al vuelo como por casualidad. Hay un principio, hay una estructura
que no debe faltar.

El crecimiento interno del nifio a la luz del alma corresponde al perfeccionamiento
exterior de las plantas a |la luz del sol y al contacto con el aire.

A continuacidn reproduciremos las explicaciones de Rudolf Steiner, fragmentadas en
parrafos para poder intercalar nuestras propias contribuciones y comentarios. Rudolf Steiner
empezo diciendo:

Teniendo en cuenta que, segdn nuestro programa de estudios, la ensefianza del reino
vegetal dara principio cuando los nifios se acerquen a sus once anos, podemos
decirles:

*) en México el chicharo



-34 -

“Nifos, no siempre habéis sido tan grandes como ahora. Ya aprendisteis muchas
cosas que antes no sabiais. Cuando principié vuestra vida, erais pequefos y torpes y
no sabifais como conducir vuestra vida; no podiais ni hablar siquiera. Tampoco
caminar. Mucho de lo que ahora conocéis lo ignorabais entonces. Reflexionemos
ahora todos y tratemos de recordar las cualidades que teniais de pequeriuelos.
¢ Podéis hacerlo? ¢ Podéis hacerlo? ¢ Podreéis tener presente lo que haciais entonces?

Y se continua preguntando hasta que todos comprendan y digan que “no”.

“De modo que nada sabéis de lo que habéis hecho de chiquillos. Y, éno habra
también alguna otra cosa en vosotros que no recordéis como la habéis hecho?”

Los nifos se ponen a pensar. Tal vez hay uno entre ellos que dé con la respuesta. Si
no, les conduciremos hacia ella. Puede que uno de los escolares responda: no
recuerdo como dormi.

“Pues si: de chiquillos os pasaba lo mismo que anoche cuando estaban en la cama
durmiendo. Dormis cuando nenitos, y dormis asimismo cuando estais en la cama.
Salgamos ahora a la naturaleza y busquemos algo que esté durmiendo en ella tal
como vosotros dormiais cuando erais unos chiquillos. No es posible que acertéis con
la respuesta, pero los que saben de estas cosas, saben que todos los hongos que
encontrais en el bosque estédn profundamente dormidos tal como vosotros lo
estabais de pequenuelos”.

Los hongos son almas en sueno infantil.

Aqui se nos presentan, pues, los hongos por tercera vez y siempre con significado
distinto. Es necesario mantener bien separados los diferentes puntos de vista. En el IX®
seminario, los hongos se mencionan tan sélo como modalidad flematica de la planta. Son,
podriamos decir, demasiado inertes, demasiado faltos de interés por su luminoso mundo en
derredor, como para animarse a llegar a plantas verdes con hojas y todo. Asi se hunden por
completo en una actividad digestiva, y lo Unico que desarrollan debidamente son los frutos.

La segunda mencion de los hongos la encontramos en el X® seminario, en conexion con los
arboles. Aprendimos alli que en los lugares en que ellos crecen, I3 tierra se halla en estado de
sueno profundo, en tanto que, en los sitios de abundante crecimiento de hongos, esta
despierta incluso en verano. Aparentemente, esto esta en contradiccion con el pasaje que
estamos comentando. Sin embargo, la contradiccion es tan solo aparente, porque del contexto
se desprende claramente que en el X° Coloquio no se trata de los hongos, de esos cuerpos
frutales, sino de la tierra. No es el hongo, sino la tierra la que esta despierta en esos sitios.

Finalmente, en el XI° Coloquio se busca en la naturaleza exterior una imagen sensible
de una etapa evolutiva del hombre.

Uno de los conceptos basicos de |a antropologia apoyada en la ciencia espiritual es que
en el recién nacido, y también durante los primeros afios de vida, la cabeza es centro y punto
de partida de las energias de crecimiento para todo el organismo. Con la diferencia de que a
esa edad a la cabeza todavia no le corresponde la funcion de centro de la conciencia, que
tendra en anos posteriores. Todavia predominan en él las fuerzas anabdlicas, constructivas, y
no las catabdlicas, destructivas, lo que explica la condicidon psiquica de ensuefio en el nifio
pequeno, ya que el crecimiento constructivo y la conciencia se excluyen mutuamente.

Sin embargo, también es posible comparar la cabeza humana con la raiz vegetal. Esta,
en estado juvenil de eterna renovacion, se extiende esféricamente por el suelo, como zona de



538 -

finisimas raices capilares de succion. Esta zona cuasi embrional es la parte mas vitalizada de
toda la planta, pero pronto sucumbe al endurecimiento, para convertirse en su parte mas
tosca y mas duradera, susceptible de lignificacion, incluso cuando sobre la superficie de la
tierra no se desarrollen partes lignificadas. Aqui es donde se halla oculto el parentesco con la
cabeza humana: también ésta pasa, a temprana edad, de una embrionaria condicion infantil
dictil y maleable, a una especie de estado permanente. Se convierte en la seccion mas
endurecida, a la vez que mas muerta, del cuerpo, sujeta a procesos de desintegracion. Asi es
como la cabeza puede convertirse en centro de la conciencia.

Volviendo nuevamente a los hongos, podemos decir, sin forzar los hechos de la naturaleza,
que ellos conservan permanentemente la condicion embrionaria de la raiz capilar. Los finos
filamentos se entrelazan, se apelmazan y desarrollan el cuerpo frutal de manera acelerada, sin
pasar por el estado de planta propiamente (tallo, hojas). Los hongos son alma en suefio
infantil; actualizan el principio cefalico, sin que sea forzoso relacionar esa afirmacién con la
forma de cabeza que ocasionalmente tienen, ni con el “sombrera” que llevan puesto. Basta
con llamar la atencion sobre la afinidad “radical” de los hongos para establecer, siguiendo la
teoria de la estructura ternaria de los reinos de |3 naturaleza, inequivocamente, la relacion con
la cabeza, sofocada por la exuberancia de fuerzas vitales hostiles a la conciencia.

Estos contextos cientificos deberan integrar el trasfondo contra el cual el maestro
describe los hongos a los nifios, aunque no se les mencione en las comparaciones que se
desarrollan en clase. En el recién nacido apenas si existen rudimentos de las cualidades
animicas; nada existe que le permita orientarse en su medio ambiente o tan siquiera participar
de él; el sol interno apenas ha empezado a brillar para él. Lo propio acontece con el hongo: es
un incapaz cabal. Al compararlo con la planta verde, se nota que no tiene tallo, ni hoja ni flor;
unicamente tiene cuerpo frutal;* estd completamente embebido de procesos metabdalicos, de
modo que podemos decir que, en analogia con el nifio de pecho, se halla entregado por
completo a la digestion. En verdad, la Madre Tierra tiene que alimentar a los hongos, darles de
comer, pues por su falta de clorofila no son capaces de sintetizar sustancias organicas a la luz
del sol. Su metabolismo se parece al de los animales.

El hongo solo alcanzaria los elementos que le faltan para ser planta auténtica, si la luz
solar se apoderara de él. Pero el sol “no se ocupa gran cosa de los hongos”. Asi, pues, en las
comparaciones se correlacionan constantemente la luz animica y la luz solar exterior. La obra
de ésta se manifiesta en el perfeccionamiento morfoldgico de la planta: la de aquélla, en el
perfeccionamiento interno.

A primera vista parece contradictorio el que, después de haber manifestado
anteriormente que s6lo las plantas florales pueden compararse con las cualidades psiquicas
del hombre, traigamos a colacion plantas sin flor. En efecto, sélo un discernimiento claro
permite reconocer en qué consiste la diferencia de los dos puntos de vista.

Por una parte, hay que tener en cuenta que las plantas sin flor se comparan aqui
Unicamente con las etapas de la temprana infancia, antes de la segunda denticion, y no con el
adulto plenamente desarrollado; por otra, es cierto que el término “cualidades psiquicas”
tiene efectivamente una connotacion ligeramente distinta en los dos casos. En el primero, los
modos de pensar, afectos, sentimientos de placer y desplacer, la afliccion etc. hasta llegar a la
voluntad, se yuxtaponen sencillamente como fenémenos de auténoma calificacion animica; en
el segundo, se trata mas bien de grados de perfeccion del alma infantil capaz o no de
desarrollar determinadas vivencias internas.

*Jcuerpo fructifero



236 -

Bien mirada, |a comparacian se refiere pues, no a la cualidad psiquica como tal, sino a la propia
alma. Si bien es cierto que Rudolf Steiner habla ambas veces de cualidades animicas a secas, es
necesario fijarse en esa diferencia semadntica, so pena de caer victima de toda clase de
incongruencias,

Continuemos ahora la reproduccién de las palabras textuales de Rudolf Steiner. Sigue
utilizando el estilo directo dirigido a los nifios:

“Luego vino el tiempo en que aprendisteis a hablar y a andar. Sabéis de vuestros
hermanitos menores que primero se aprende a hablar y andar; ya sea primero el
hablar y luego el andar, o primero el andar y luego el hablar. Esta es una cualidad
que recibe vuestra alma por encima de las anteriores; no la poseiais desde un
principio. Habéis aprendido algo nuevo; sabiendo andar y hablar ya sabéis mas que
antes.

Y ahora salgamos a la naturaleza y busquemos algo que tiene mayores
facultades que los hongos. Asi encontramos las algas y los musgos”.

Acto seguido habra que presentarles a los nifios ejemplares de algas y musgos.

“Aqui, dentro de las algas y los musgos, hay algo que es mas inteligente que lo que se
encuentra en los hongos”.

Al aprender el nifio a andar y hablar, el alma ha recibido una cualidad por encima de
las que poseia anteriormente. En el cuadro sindptico al final de este seminario, se dice de las
algas y de los musgos: primeras alegrias psiquicas infantiles, dolores psiquicos, afectos, etc. La
comparacion no se refiere al andar y hablar propiamente, sino a las vivencias del alma que
hacen posibles dichas facultades. El avance esencial del grado vegetal representado por los
conceptos de alga y musgo, en relacién con los hongos, se manifiesta, ante todo, en el
verdecer. Debido a esto, la planta se halla en adelante abierta a la luz exterior, tal como el nifio
por el progresivo desarrollo de sus sentidos, se abre mas y mas a su mundo en torno.

El primer resultado es todavia bastante primitivo. Contemplemos los musgos primero.
Las plantitas musgosas alin no llegan a poseer la estructura axilar de las plantas superiores. El
sistema tallo-péndulo-hoja-botdn no se halla acusado en ellas. De ahi que es recomendable
dar el nombre de escamas a las mal llamadas hojitas de los musgos, puesto que tnicamente
imitan a las hojas. Tampoco existe en los musgos la ley de ramificacion. Medio arrastrandose,
medio irguiéndose: asi es como pujan por emanciparse del suelo terrestre; corresponden a las
primeras alegrias del alma, las que aqui hallan su contraparte grafica. Hacia abajo, los musgos
se confunden con la tierra; sabemos que al descomponerse la capa inferior de los cojines
musgosos se genera humus. Posteriormente, Rudolf Steiner explico que todo
perfeccionamiento en el reino vegetal tiene por base el predominio cada vez mas pronunciado
de la luz sobre lo oscuro terrestre. Los musgos nos ejemplifican en forma evidente que el sol
arrebata a las tinieblas la capa superior de la tierra para despertarla a |a existencia vegetal.

A los nifos, los musgos les causan a menudo una alegria peculiar. jQué encanto
cuando descubren en los tallitos las diminutas estrellas amarillento-rojizas que son un primer
intento primitivo de la planta musgosa de imitar la flor: Las atrevidas capsulas de polen que
descansan sobre tallos largos, bien conocidas de los nifios, constituyen intentos de competir
con los foliculos de las plantas florales. Lo mismo que en el nifio de |la edad preescolar, en este
escalon del reino vegetal predomina el principio de imitacién.



=34 -

Algo muy similar ocurre con las algas, y aqui hemos de tener en cuenta solamente los
tipos que se alcanzan a percibir a simple vista, es decir, las algas maritimas. La imitacidon de
tallos y hojas de parte de un “tallus” apenas susceptible de articulacion alcanza formas
asombrosas y llega al extremo de una “caida de hojas”. Por ser plantas que flotan en el agua,
les falta a las algas toda virtud de erguimiento. Se prestan para que se las describa como un
didlogo entre la luz del sol y el agua, didlogo en que, por cierto, sus formas blandas y flotantes,
indefinidas en mayor o menor grado, sin raiz ni flor, no representan mas que un primer
balbuceo.

Se insinda comparar el erguimiento de los musgos con el del nifio, y asi coordinarlos
mads bien con el andar, en tanto que las algas se corresponderian con el hablar. Sin embargo,
conviene tener en cuenta que esa clase de comparaciones es superficial, no penetran en la
médula del asunto, es decir, en lo animico.

Quien trate de llevar a la practica las sugerencias contenidas en el método
comparativo de Rudolf Steiner, no tardara en tener la experiencia de que los nifos responden
a esas comparaciones con tanta espontaneidad y franco interés, y las acogen y amplian
poniendo en juego tanta imaginacion, que al final uno se queda avergonzado de todas las
dudas que en un principio se sintieron.

El grado siguiente del reino vegetal lo ocupan los helechos. Continta diciendo Rudolf
Steiner:

Le ensefio al nifo un helecho y le digo:

“Mira, el helecho ya sabe mucho mas que los musgos. Es tanto lo que sabe que
parece como si tuviera hojas; tiene algo que se parece a ellas. TU no te acuerdas de lo
que hacias cuando aprendiste a hablar y andar, porque estabas siempre sonoliento.
Ahora bien, si miras a tus hermanitos u otros nifios pequefios, sabes que despues ya
no duermen tanto como al principio. Pero vino el momento al que alcanza vuestra
memoria, el momento en que vuestra alma despertd. jRecordadlo! Ese momento
que entonces estaba en vuestra alma puede compararse con los helechos. A partir de
entonces podéis acordaros cada dia mejor de la vida de vuestra alma, cada dia més y
mas. Queremos poner en claro como llegasteis a decir “yo”: es mas o menos el
momento hasta el que alcanza vuestra memoria. El “yo” vino poco a poco; primero
siempre deciais que “él” quiere una cosa, cuando hablabais de vosotros mismos”.

En este momento le pedimos al nifioc que nos cuente algo que recuerde de su
infancia, y luego le decimos:

“Mira, antes tu alma se hallaba en un estado como si todo en ella durmiera; era en
verdad noche en tu alma. Pero ahora ella esta despierta. Estas mas despierto que
antes, pues de no ser asi no serias mas inteligente que antes. Sin embargo, todavia
continuas durmiendo; no todo en ti ha despertado; sélo una parte”.

El primer chispazo de la autoconciencia tiene lugar en el tercer afio de vida del nifio. Es
la misma época en que se forma su facultad retentiva. Si para caracterizar esa edad utilizamos
los resultados de la ciencia espiritual, hemos de prestar especial atencion a la relacion de
cuerpo y alma. El vehiculo del elemento psiquico infantil, esto es, el cuerpo etéreo, no ha
nacido todavia: las energias que, en la segunda denticién, se emancipan y permiten que el
parvulo se convierta en escolar capaz de aprendizaje, se hallan todavia ligadas al cuerpo y
llenan una urgente necesidad para el crecimiento corpéreo. Solo después del cambio de
dientes las energias animicas cobran independencia frente al cuerpo.



-38-

Para mejor comprension hemos de anticipar aqui que Rudolf Steiner compara toda la
edad escolar, de los 7 a los 14 afos, con las fanerégamas. El nacimiento de la flor que se
desprende del verde organismo vegetal, corresponde a la liberacidon del cuerpo etéreo del
nifio. Los helechos no tienen flores todavia. En el “grado helecho” del reino vegetal, lo que mas
adelante serd flor se halla oculto en las partes verdes, lo mismo que lo que mas adelante sera
el elemento psiquico del nifo se halla todavia oculto en sus procesos corporeos. Asi, por
ejemplo, los grandes embudos formados por las frondas del helecho macho constituyen una
anticipacion del cdliz de las fanerdégamas. También en otro respecto agquéllos imitan a éstas. Un
ejemplo bien conocido para simular un tallo. Por lo demés, el crecimiento superficial de los
helechos llega tan solo a hojas, no a tallos. En el helecho florido se da la impresién como si la
planta llevara anchas superficies de hojas horizontales descansando sobre tallos verticales. No
obstante, todo ello no es mas que hoja. Ya en el “grado helecho” la planta “practica”, como
por imitacion, el arte de |legar a fanerdgama, lo mismo que el nifio “practica”, imitando, llegar
a adulto.

Un vistazo a las condiciones de fructificacion en los helechos completa el cuadro en un aspecto
importante. Es sabido que los helechos producen un fino polvillo fecundante en el envés de
sus frondas que se esparce en el suelo humedo. Sin embargo, de esas particulas de semillas
menudas no nacen de una vez nuevos helechos. Como resultado de la germinacion, se forma
una estructura laminar, aproximadamente de un centimetro de tamafio, casi siempre
acorazonada: el llamado pro-germen o protalo. Invisible a simple vista, el protalo lleva
verdaderos organos de fecundacion y soélo después de fecundado el ovulo crece sobre el
protalo, cual parasito, el nuevo helecho. Los detalles se hallan consignados en cualquier texto
escolar; lo que importa es la interpretacion que daremos a estos fendomenos.

Filogenéticamente, el protalo corresponde al “grado algo” del reino vegetal. Las algas,
si se quiere, son protalos inflados a dimensiones gigantescas, mas por lo demas concuerdan
esencialmente con éstos, en su modo de propagacion, de division en segmentos, etc. También
se puede decir que los helechos repiten, en forma atrofiada, la condicion de las algas cada vez
gue una nueva generacion de helechos sigue a la anterior. El helecho se retrotrae una y otra
vez a su propio pasado; lo “recuerda” y no puede olvidarlo.

Aun podemos continuar nuestra reflexion: los procesos de fecundacion que tienen
lugar en el protalo son un remanente del anterior estado zodfito. Es sumamente interesante e
instructivo estudiar la relacion que el propio helecho guarda con estos procesos: los destierra
de su propia entidad y los desplaza a un sitio genésico peculiar: el prétalo. Con lo cual el
helecho se deshace de su pasado inferior: puja por abrirse paso hacia el nivel de la planta
genuina, y en “el grado helecho” la planta se convierte en lo que es. Si la planta pudiera hablar,
aqui es donde ella diria “yo” por primera vez. Si bien estas reflexiones no se prestan para su
aplicacion total e inmediata en clase, no es superfluo conocerlas, porque le confiere al docente
la seguridad y certidumbre de tener detras de si realidades en medida mucho mayor de lo que
le es posible decir.

También amerita un estudio aparte el peculiar despliegue de las frondas de los
helechos, tan evidente y notablemente distinta de la de las fanerégamas. La fronda del
helecho no “brota”, sino que literalmente se “desenvuelve” de las cabecitas enrolladas a modo
de caracol (baculo pastoral); se posa sobre la tierra desde arriba, en tanto que en las
fanerogamas las partes vegetativas de la hoja se hallan en su base. Con ello aludimos a un
contraste sustantivo entre helecho y fanerégama, cuyo estudio detallado rebasaria los limites
que nos hemos impuesto para el presente tratado. Sin embargo, lo poco que hemos dejado
consignado ya permite una mejor apreciacion de cierto término utilizado por Rudolf Steiner.
Dijo que los helechos se ven como si tuvieran hojas, y que hay en ellos algo de hoja. La forma
exterior acabada de abanico corresponde, en efecto, a una hoja cuidadosamente elaborada.



=20=

Podemos decir a los nifios que los helechos pusieron particular empefio en sus hojas, porque
todavia no son capaces de formar flores, y [a hoja constituye, por tanto, su mas elevado logro.
El polvillo fecundante es, a la vez, polen y semilla. No obstante al parecer Rudolf Steiner no
quiso otorgar a la fronda del helecho categoria de hoja legitima.

Los nifios que tienen clase de euritmia conocen bien la voluta propia de los helechos
que se desarrollan; la recorren como espiral envolvente y evolvente. Este ejercicio euritmico
" tiene por objeto armonizar y, en su caso, corregir, |a relacion interna del nifio con su mundo en
torno. Al hablar de que al helecho le corresponde en el reino vegetal la posicion de un nifio
que por primera vez se da cuenta de ser poseedor de un “yo”, es facil hacer referencia a
aquellas experiencias tenidas en la clase de euritmia.

Después de haber comentado los helechos, a los que hay que agregar otras plantas
afines, tales como el equiseto o el licopodio, Rudolf Steiner paso al siguiente grado vegetal, los
coniferos, y dijo:

“Las cualidades de tu alma cuando tenias cuatro o cinco afios, se parecen a lo que
ahora te voy a mostrar”.

Hay que presentarles a los nifios una planta del grupo de las gimnospermas
(coniferas), que “sélo se dan un poco més perfectos que los helechos”.

“Mira, mas adelante en la vida, al cumplir 6 6 7 afios, ya pudiste ir a la escuela, %
entonces florecieron en tu alma las alegrias que ella te trajo”.

Volviendo una vez mas sobre los helechos y las gimnospermas decimos al nifio:

“Ellos todavia no tienen flores: en ese mismo estado se hallaba tu alma antes que
entraras a la escuela”.

Para el botanico no cabe duda de que |os coniferos pertenecen a las fanerégamas,
porque forman semillas y producen polen. El cono del pino es una flor hecha fruto. El contexto
que Rudolf Steiner tenia en mente al querer que los coniferos se presentasen como
criptogamas, esto es, como plantas sin flores, es otro. La caracterizacion no alude a los organos
de reproduccion de la planta, sino a la generacion de esas cualidades peculiares: corola
coloreada, fragancia, néctar, que cominmente comprendiamos en el concepto de flor. Esta es
la faceta a la que alude el estudio peculiar de las plantas, propio del grado elemental, cuando
se hace referencia a la flor. No toma en cuenta -como hemos visto anteriormente- la
reproduccion por fecundacion, sino que Unicamente describe las transformaciones accesibles a
la percepcion, y trata de explicarlas. Desde este punto de vista, la flor es supremo
acrecentamiento y manifestacion perfecta de lo vegetal como tal, de acuerdo con lo que
encierra la palabra florecer, Supremo acrecentamiento, refinamiento y hasta glorificacion, para
utilizar este término de Goethe, a la vez que abrirse para que el milagro pueda ponerse de
manifiesto: he ahila flor tal como hemos de concebirla y de presentarla al nifio.

En cuanto a la forma exterior, es legitimo decir que los coniferos son un poco, pero no
mucho, mas perfectos que los helechos. Podemos, por ejemplo, llamar la atencion de los nifios
sobre la forma de las colas de caballo que se parecen a pequefios pinitos y decirles que
depositan su polen en pequerios cuerpos parecidos a los conos; podemos mencionar asimismo
que los poderosos polipodios arborescentes en los climas calidos tienen troncos de columnas
indivisas a semejanza de nuestros abetos y pinos. Existen, pues, muchas caracteristicas que
marcan la transicion del “grado helecho” a los coniferos Y, no ohstante, es en el transito a las
gimnospermas donde se opera el paso a las fanerégamas.



- 40 -

Si como en el caso de los helechos, echamos mano de los recursos que nos ofrece el
estudio cientifico-espiritual del hombre, resulta lo siguiente: Lo animico del nifio no se
emancipa de los procesos corporales hasta la segunda denticion. La ciencia espiritual se refiere
a este importante evento como el nacimiento del cuerpo etéreo. Antes, el nifio es una planta
sin flores, una criptogama. Pero también en la evolucion humana los grandes eventos
proyectan su sombra anticipada. Esto significa que un vegetal sin flores visibles puede, no
obstante, sufrir su transformacion interna en planta floral (fanerdgama). He ahi el caso de los
coniferos. Ellos incorporan procesos y sustancias que legitimamente pueden calificarse vy
describirse como propias flores. Encontramos en las hojas puntiagudas los fragantes y volatiles
aceites esenciales, en la madera y en la corteza las sustancias resinosas. Ambas son
aromaticas, como las sustancias que se extraen de las flores, y combustibles. La luz que
acompana a la combustion es la “flor” de esa sustancialidad; en ciertos idiomas la palabra luz
es sinonimo de flor. Para que florezca hay que encender el drbol conifero primero: antes, las
flores son aprisionadas al cuerpo, tal como lo son las facultades animicas del nifio antes de la
segunda denticién. Sin embargo, ya antes del cambio de dientes, el nifio esta en espera de
convertirse animicamente, de planta del “grado helecho”, a una entidad de un grado de
perfeccion muy superior.

Cerramos nuestros comentarios con una poesia de Christian Morgenstern que da expresion
emotiva al aspecto de los coniferos que aqui nos ha interesado:

El Arbolito de Navidad

Erase una vez un pinito

con corazoncitos de color café

y oro centelleante y finas manzanitas
y muchas y muy coloreadas velitas.
En Navidad estaba el pinito tan verde
cual si hubiera empezado a florecer.

Pero al cabo de no mucho tiempo,
todo el esplendor jay! se desvanecia
del pinito que estaba ya en el jardin,
y las otrora verdes agujas morian,
y velas y corazoncitos desaparecian...

hasta que un buen dia vino el jardinero;
pues su casa estaba fria y oscura,

y presto al pinito en la estufa metio.
iAhlicomo centellea y chisporrotea,
como jubiloso en llamitas flamea

y sube al cielo, al corazén de Dios!

Con ello hemos llegado al umbral de la edad escolar, correspondiente al transito a las
fanerégamas. El reino de éstas se divide en los dos grandes grupos de las de hojas estriadas
(monocotiledoneas: azucena, tulipan, jacinto y otras plantas bulbosas, colquico, azafran,
gladiola, gramineas, palmas y otras) y las de hojas reticulares (dicotiledoneas: todas las demas
fanerogamas incluyendo los drboles). Los perigonios de las estriadas son sencillos, es decir, no
tienen todavia caliz verde (el tulipan); en las reticulares, plantas completas, el perigonio se
halla dividido en céliz verde y corola coloreada (la rosa). Desde luego, que las estriadas y
reticulares tienen, ademas, muchos otros rasgos que las distinguen entre si.



A=

Rudolf Steiner dijo con respecto a las fanerégamas:

“En ese momento en que entraste a la escuela penetrd en tu alma algo que sélo
puede compararse con la planta que florece. Pero, mira, en un principio, cuando
tenias unos 8 6 9 afios, no aprendiste mucho. Ahora ya eres una persona muy
inteligente; ya tienes 11. Mira, aqui te doy una planta que tiene hojas estriadas, y
otra que las tiene mas complicadas, reticulares, y si observas las flores de éstas, veras
que son distintas de las que tiene aquel otro tipo de hojas. (Se proyectan dibujos de
ambos tipos en el pizarrén). Y en las que tienen hoja como éstas (las de nervadura
reticular) todo esta mas complicado”. Asi es como dejamos que se dividan las plantas
en las de envoltura sencilla - nifios de 11 afios- y las de envoltura doble- nifios de 13 6
14 anos.

Rudolf Steiner continta diciendo que las monocotileddneas, el colquico por ejemplo, en las
que todo es sencillo, deben compararse con la edad de siete, ocho o nueve afos. El nifio debe
tener oportunidad de ver plantas en que todavia no se distinga entre sépalos y pétalos
coloreados, y luego se le dice:

“Eso es lo que tU eres ahora. Mas adelante, cuando seas mayor, cuando llegues a los
doce, trece o catorce afos, podras compararte con plantas que poseen caliz y flor;
entonces tendrds un alma que permite distinguir entre las hojas verdes llamadas caliz
y las hojas coloreadas llamadas pétalos. En eso te convertiras un dia.”

El nifo de once afios acaba de entrar en la fase durante la cual la evolucion de su alma
toma la direccion hacia la futura comparacién con la dicotiledonea. Este desarrollo apenas
empieza a los once afios, de modo que podemos decirle a un nifo de esa edad: por ahora
sigues siendo una planta de perigonio sencillo.

Finalmente, a titulo de reconocimiento de conjunto, hay que volver a presentarles a
los nifios dos o tres representantes de los diferentes grupos botanicos. Al mismo tiempo, el
maestro puede darse el gusto- asi lo expresd Rudolf Steiner- de pedirles a los nifios que
recuerden a su hermanito Guillermo cuando tenia cuatro afios y a Federico cuando tenia siete,
y cada vez mostrar la flor que corresponda. Asi llevamos a los ninos a recapacitar sobre las
cualidades animicas del nifio en cierne, y a aplicar a la planta el crecimiento del alma en
formacion. También hay que utilizar lo que previamente hemos dicho respecto al arbol.

En esto hay principio. No se paraleliza arbitrariamente una cosa con otra, asi por
casualidad. Aplicando este principio, se logra una descripcién completa del reino
vegetal, con excepcion de lo que se forma en la planta cuando la flor da fruto. Y el
maestro advertira al nifio: “empero, el que las plantas superiores produzcan frutos de
sus flores, no puede compararse con vuestra alma hasta que haydis salido de la
escuela”. Todo lo que abarca el desarrollo hasta |a flor, sélo puede compararse con lo
que precede a la pubertad. El proceso de fecundacién lo dejamos de lado en
presencia de los nifios, no nos es Gtil,

La comparacion con las fases de la evolucidn psiquica del nifio debe, pues, situarse en
los inicios de toda la ensefianza de la botanica. Lo demas — y desde luego no solamente lo
dicho a proposito del arbol, sind de todo lo que hemos tratado anteriormente- debe utilizarse
como recurso auxiliar, Lo anterior es una sugerencia metodologica muy importante, porque
implica tener como guién de la botanica al nivel elemental, una especie de sistema derivado
del propio nifio. Este método no ofrece, pues, Unicamente la ventaja de una mejor
sistematizacion, lo que no seria una razén pedagogica decisiva: hagamonos la cuenta de que
en la confrontacion del desarrollo infantil con el reino vegetal no es el "hombre en general”, es



- 472 -

decir, el adulto, que se usa como objeto de comparacion, sino el propio nifio con su vida
propia. Asi el nifio se une emotivamente a la naturaleza, en forma mucho mas estrecha que si
procediéramos de manera distinta. El nifio no pierde su afinidad psiquica, como por desgracia
del hombre en cierne, sucede en todas partes. El tomar en cuenta esos rasgos sutiles
constituye el nervio vital de |la pedagogia de Rudolf Steiner.

Ya con anterioridad nos hemos ocupado de la imposibilidad de estudiar, al nivel de la
enseflanza primaria, el proceso de fecundacion. En verdad, el nifio puede “florecer”
psiquicamente cuando sus energias etéreas formativas se emancipan de la corporalidad.
Asimismo, y sobre todo gracias a la escuela, el alma va diferenciandose en una direccion
comparable al avance del perigonio sencillo al doble; pero lo animico no puede fructificar
antes de que, por el contacto con lo espiritual, haya tenido lugar cierta interiorizacion. El
florecer puede entenderse como la culminacion del proceso de crecimiento, no asi la
fructificacion, ya que lo que sale a luz como fruto, ha de arrancar de lo propio interior. Y para
ello no hay correlativo en la planta que crece. Solo con el nacimiento del cuerpo astral en la
pubertad se produce la interiorizacion del alma infantil, condicion previa para comprender un
proceso del mundo exterior como la formacidon del fruto.

Esto no excluye el que el nifio pueda tener experiencias interiores aun antes de la
pubertad. En efecto, cada alegria, cada dolor se viven interiormente. Sin embargo, esta clase
de estremecimientos mueven el alma infantil y la transforman, tal como el viento y el sol
influyen en la planta. En contraste, es otra cosa captar las vivencias y pensamientos vy
elaborarlos mediante los poderes individuales, de modo que el resultado pueda realmente
considerarse como fruto de la propia individualidad. Pese a las apariencias, el nifio de edad
escolar todavia no es capaz de semejante actividad interna: acepta de buen grado los
pensamientos, juicios y estados de animo de las personas amadas y deja que ellos lo formen,
tal y como la planta se deja formar por los factores meteorologicos sin ofrecerles resistencia.
Asi también el alma concebida como flor, en proceso de constante perfeccionamiento, va
cobrando paulatinamente su estructura interna.

En la primera fase, que se extiende hasta el Rubicon del décimo ano de vida, todo se
halla sin proteccion, en analogia a la planta que todavia no tiene caliz verde que la envuelva y
oculte en estado de boton. Solo en la segunda mitad de la ensefanza primaria es cuando el
nino empieza a circundarse de cierta barrera emotiva: empieza a ocultar, como propiedad
personal, sus afectos, vivencias e inquietudes internas. Piénsese tan solo en la radical
diferencia de la manera en gue el pudor se siente y manifiesta antes y después de los diez
afios: el alma infantil se circunda de un caliz externo verde. Estos cambios, premoniciones de
las transformaciones mucho mas profundas de la pubertad, significan desde luego un
enriquecimiento, un proceso de maduracion terrenal. Facil seria mostrar lo que aqui importa:
que solo las plantas de perigonio doble actualizan cabalmente la planta terrenal. No sélo se
unen, mediante sus raices, mas fuertemente con el elemento mineral de la tierra, sino que
también sus tallos, hojas etc. acusan una formacion mas pronunciada y determinada, En
contraste, las plantas de hojas estriadas son mucho menos terrestres.

Una vez puesta en claro la intima transformacion del alma infantil durante la edad de
ensenanza primaria, asi como su reflejo en el reino de las fanerégamas, sera facil encontrar
también los detalles que ilustren a los nifos su crecimiento interno, asi como el desarrollo de
sus facultades. Sin embargo, esta parte de la labor pedagogica la dejaremos encomendada a
cada maestro en particular.



-43-

Una vez mas podemos referirnos a la alocucion de Rudolf Steiner dirigida a los nifios:

Todavia les digo mas o menos: “Mirad, nifios, cuando erais chiquitos, vuestra alma en
realidad estaba durmiendo. (Seglin sea el caso, se lo recordamos al nifio). Y écudl fue
tu placer principal de pequefiuelo? Lo has olvidado, porque estabas dormido, pero
ahora lo puedes observar en Anita o Mariquita, tu hermanita menor. ¢Qué es lo que
le causa mas placer? Primero el chupén o el biberon. ¢ Verdad que el alma goza mas
que nada con el chupdn o el biberén? Sélo después, cuando el hermanito o la
hermanita es mayor, ya no se deleita con esto Unicamente, sino que necesita el
juego. Acuérdate que te hablé de los hongos, de las algas, de los musgos: casi todo lo
que tienen, procede de la tierra. Para conocerlos hemos de ir al bosque, ya que
crecen en la humedad y en la sombra como si no se atrevieran a salir al sol. Asi es
como era tu alma cuando todavia no te atrevias a salir a jugar, sino que te bastaba la
leche y el biberdn. En el resto del mundo de las plantas, teriemos la situacion de que
se desarrollan las hojas y las flores. pues la planta ya no posee tan solo lo que
procede de la tierra y del bosque umbratil, sino que sale al sol, a la luz y al aire. Son
las facultades del alma que medran a estos dos elementos.

Luego hemos de mostrarle al nifio la diferencia entre, por una parte, los vegetales del
tipo de los hongos o de las raices que viven a ras de tierra y que requieren, ademas de ella, lo
acuoso y la sombra y, por otra, las estructuras de hojas y flores que necesitan el aire y la luz.
Les diremos mas o menos lo siguiente:

“Por eso, amar el aire y la luz, a las plantas que tienen flores y hojas se les llama
superiores, lo mismo que tu, cuando tienes cinco o seis afios, tienes una edad
superior a la que tenias en tiempo del chupon”.

Esas largas disertaciones en un principio suenan a mera repeticion. Sin embargo,
pronto se pone en evidencia cual fue el objetivo de Rudolf Steiner: desarrollar los conceptos
de la planta superior y de la inferior. Las bases para juzgar se sacan del contraste luz-
oscuridad, con lo cual se abarca el aspecto moral del tema. Lo superior no sélo es lo
morfolégicamente mas perfecto, sino, por su afinidad con la luz, lo mas valioso en
comparacion con lo oscuro. Semejantes apreciaciones objetivas, incluso de los fenémenos
naturales, se mueven en la direccion de la concepcion cualitativa del mundo cuyo cultivo ha de
ser objeto de la escuela. Las comparaciones del crecimiento del alma infantil con el
perfeccionamiento del crecimiento vegetal estriban, desde un principio, en la correspondencia
entre la accion de la luz interna y de la externa. Esto contribuye a que el nifio considere
apetecible que en su vida futura su alma se torne mas y mas emparentada con la luz. En este
sentido, es correcto que el nifio considere a los nifios mayores, y sobre todo a los adultos,
como seres superiores para asi derivar de semejantes apreciaciones morales el concepto de la
planta superior.

No nos ha de sorprender, pues, que acto seguido Rudolf Steiner animara a los nifios como
sigue:

Alegraos: un dia vuestra alma sera tan rica que os parezcais a la rosa con pétalo
coloreado y su sépalo verde. Esto es algo que solo serd realidad en el porvenir; pero
alegraos. Es muy hermoso poder alegrarse con anticipacién de lo que solo sera
realidad mas tarde. Crear regocijada expectacion de lo futuro, esto es lo que importa.

Con esto terminan las explicaciones en forma de estilo directo dirigido a los nifios.
Rudolf Steiner presentd luego, a modo de resumen de las correlaciones, el siguiente esquema:



- 44 -

Alegrias psiquicas del lactante hongos
Primeras alegrias del alma infantil: dolores, afectos | algas, musgos ’
etc.

Experiencias al contacto con el nacimiento de la | helechos
autoconciencia

Experiencias en las postrimerias de la edad | coniferas (gimnospermas)
preescolar

Primeras experiencias escolares: 7, 8 y 9 afos’| Plantas de nervadura estriada |
hastalos 11 (monocotiledoneas); plantas de perigonio |

sencillo |
Experiencias a los 11 anos Dicotiledoneas simples |
Experiencias escolares de los 12 a los 14 anos Plantas de nervadura reticular |

(dicotiledoneas); plantas de caliz verde vy
pétalos coloreados

Como hemos visto las sucesivas cualidades animicas antes de la pubertad pueden
compararse con el reino vegetal. Ahi termina la comparacion, porque ahi es donde el nifio
desarrolla su cuerpo astral a cuya posesion la planta no llega.



<45 -

Algunas cuestiones de principio

Posiblemente el lector se pregunte si los nifios instruidos segin los métodos que aqui
se defienden aprenden una cantidad suficientemente amplia de hechos puramente exteriores.
Se podria objetar que se concede excesivo valor al como, y se descuida un poco el qué.
Efectivamente, hemos insistido en que el valor de formacion que poseen los temas de la
ensefianza es la cuestion primordial de la pedagogia de Rudolf Steiner. ¢ No es esto suficiente
para oponer ciertos reparos?

Este tipo de objeciones se frecuenta en lo tocante a la metodologia, y no queremos
negarles una parte de justificacion. Sin embargo, considerando que lo que importa en la
escuela no es la materia, sino el ser humano, hemos de preguntar en primer término por sus
leyes evolutivas y sus necesidades. Lo contrario de lo que aqui hemos presentado como el
método correcto, seria la fragmentacion de la materia para distribuirla segun los diferentes
anos escolares en porciones mas o menos iguales, en atencion a la capacidad intelectual de los
ninos.

Rudolf Steiner procedioé de manera distinta. Empez6 por preguntar en qué momento
de la evolucion infantil se acopla mejor la introduccién de la botanica, en otras palabras, en
qué etapa el nifio saca mas partido de ella e incluso la necesita para desarrollar ciertas
energias psiquicas que se liberan en dicho momento. Esa etapa corresponde
aproximadamente a los 11 afios (5° afio de la ensefianza primaria), ni antes ni después, como
hemos manifestado en detalle al comentar el IX® seminario. Ahora, al acometer la tarea, se
plantea la pregunta por el método correcto.

La respuesta a esta pregunta solo puede obtenerse por el conocimiento de la situacion
psiquica del nifio a esa edad, de ninguna manera por el conocimiento de la materia de estudio,
pues ésta no tiene relacion con el alma humana, mientras nosotros mismos no la
establezcamos primero. Para comprender esto, basta recordar los dos ejemplos mencionados
en el IX® Coloquio: el proceso de la germinacion y de la fecundacion. Desde el punto de vista
del tema como tal, dificilmente se encontrardn razones de peso para no tratarlos en la escuela
elemental; pero surgirdn tan luego como se toma en cuenta el educando. Adviértase que los
puntos de vista que deban hacerse valer no son, ni mucho menos, de indole intelectual. Si no
logramos establecer la relacion emotiva del nifio con la materia de estudio, toda nuestra
ensefanza cae en erial. Sin duda, a quien todavia no haya comprendido el significado que tiene
para la vida entera la metodologia correcta o erronea, todo le parecera practico, convincente y
consecuente, menos lo que aqui preconizamos.

Las indicaciones de Rudolf Steiner nos capacitan para allanarle al nifio los caminos
hacia su unién animica con lo vegetal de la tierra, lo que vale decir despertarlo para su
apreciacion. El secreto de toda comprension reside en esa intima unién del nifio con |a
materia, union que le permita descubrir que existen en el mundo cosas y fendmenos que
puedo captar como partes constituyentes de su propio ser y asi incorporarlos a la esfera de su
propia experiencia animica. Este proceso tiene lugar de manera totalmente distinta segln los
diferentes grados evolutivos; en la fase media de la educacion primaria, la sensibilidad
desempena el papel decisivo.



-46-

Sabido esto, las explicaciones del seminario apenas si requieren comentario ulterior. Al
primer ciclo de la ensenanza de la botanica le incumbe la importante tarea de echar los
cimientos humanos; solo asi se logra suscitar el interés verdadero, la participacion autentica
del alumno. No se trata, ni por asomo, de que Rudolf Steiner con sus ejemplos haya querido
abarcar el tema en su totalidad ni, menos todavia, delimitarlo; su propdsito fue presentar a los
profesores los esenciales puntos de vista y estimular su capacidad creadora, de suerte que les
bastara abrevarse en la cornucopia de la naturaleza y asi siempre saber ayudarse a si mismos
en la situacion que fuera. Mal indicio de la inventiva y vitalidad del maestro seria el que en los
libros de apuntes de los discipulos se hallaran siempre los mismos ejemplos que Rudolf Steiner
adujo precisamente para que sirvieran de ejemplos. Es mas, el significado potencial de esos
ejemplos solo se puede apreciar en todo su alcance si uno se arriesga a aplicarlos libremente
en otros campos.

Rudolf Steiner sefialé como meta deseable el que los nifios conocieran todas las
plantas caracteristicas de su comarca. En los periodos posteriores, es decir, a la edad de 12, 13
o 14 anos, se estudiaran también algunas plantas extranjeras, para lo cual las clases de
geografia a veces ofrecen buenas oportunidades. Todo lo que posteriormente se haga a este
respecto, se coloca, como si dijéramos, sobre la base dorada que significd la primera
ensefianza de la botdnica a los 11 afios. Lo que se haya dispuesto y proyectado a esa edad,
resplandecera para siempre y por doquiera, irradiando su intima vitalidad.

A ello se refieren las palabras de Rudolf Steiner en el I1X® Coloquio: Todo hombre que,
en su juventud, llega a conocer las plantas segun principios cientificos, debiera haberlas
conocido primero tal como las describimos nosotros. Mucho es lo que se echa a perder en el
hombre si desde un principio se le inculca la boténica cientifica, sin que antes haya recibido los
conceptos que hemaos tratado de desarrollar aqui.

Es algo horroroso si desde el principio de la clase se cuelgan en las paredes esos
cuadros a colores de plantas y de sus partes, amanados segun un criterio puramente
intelectual, y si la llamada instruccion consiste en explicar esos productos antiartisticos. El
mejor ilustrador es el maestro; el mejor cuadro, el pizarrdn. iQué expectacién, si el grupo
puede observar un dibujo en el proceso de su paulatina creacion! Por rudimentaria que salga,
en todo caso el dibujo serd mejor que cualquier cuadro terminado que se cuelgue en la pared,
pues no obstruye la imagen interior que los nifos, al escuchar las palabras del maestro, estan
pintando en su imaginacion. Y completamente fuera de lugar estan los lentes de aumento en la
primera ensenanza de la botanica. Las explicaciones impartidas al aire libre son buenas y
necesarias, pero después de una buena preparacion; no pueden reemplazar la primera
ensenanza de la botanica, sino que ésta ha de precederles en todo caso. Por otros caminos se
pueden producir conocimientos examinables: se puede lograr que los nifios escriban
composiciones gue impresionen y que suenen a doctas. Mas todo esto no beneficia al nino,
sino a lo sumo a los adultos que se jactan de sus éxitos.

Una y otra vez, bajo |a bandera progresista, se yergue la demanda de |a ensefanza
grafico-visual. Pero su semejante ensenanza objetiva consiste tan solo en que se vigile
escrupulosamente que el nino lo aprenda todo a través del intelecto banal, su efecto sera
necesariamente esclerotizante, pues el alma infantil anhela precisamente encontrar en el



47

mundo sensible aquello que lo eleve por encima del mero intelecto. En Gltimo analisis, el nifio
busca, si bien inconscientemente, en el mundo terrenal, un reflejo del mundo espiritual que
con tanta intensidad ha vivido antes del nacimiento y cuyo reflejo pone al alma en jubilos.

En repetidas ocasiones, Rudolf Steiner insiste en que al nifio se le muestren las plantas
estudiadas. No se trata, ni mucho menos de que en la pedagogia de Rudolf Steiner, la
ensenanza de las ciencias naturales quede relegada a mera teoria. No obstante, el proceso
efectivo aqui es radicalmente distinto puesto que, alin antes de mostrarle al nifio algun
vegetal, hay que suscitar en él los recuerdos de su propia edad correspondiente al nivel de la
planta que se pretende estudiar, cuya evocacion bien pudo planearse para el dia anterior. Esta
es la Unica manera de lograr que la presentacién visual se encuentre con la actitud animica
correcta en el nifio: a esa edad, el reconocer en la percepcidn exterior lo que ya vive en el
alma, significa satisfaccion del afan cognoscitive, modo de proceder bien distinto de arrojar al
nifo al mundo sensible, frio y exanime, y transmitirle posteriormente su mera sombra
intelectual.

Es verdad que la metodologia sugerida por Rudolf Steiner poco tiene de “cientifica”;
mas para el nifio seria una bendicion si los adultos pudieran comprender que la escuela, cuya
funcién es la formacion de seres humanos, no es el lugar para la ciencia.

Casi todo nifio ama las plantas y tiene con ellas una relacién afectiva. De ahi que se
produzca un cisma en su alma si se le dejan de lado esos sentimientos, por no otorgarles valor
en cuanto empieza la clase. El resultado es que el interés vital y la genuina participacion
humana pronto retroceden avergonzados. Si luego, de manera artificial, se intenta insertar el
elemento emotivo, surge facilmente un sentimentalismo para el cual el nifio sano siente mas
repudio que atraccion. El sentimentalismo siempre es un substituto danino, en tanto que a la
edad infantil el sentimiento auténtico es la energia animica adecuada a la que hay que apelar
cuando se trata de explorar las realidades objetivas del universo, como creemos que se ha
puesto en evidencia a través de nuestros seminarios.

El “no muy cientificamente que digamos” de Rudolf Steiner, su advertencia contra las
descripciones meramente exteriores, asi como su indicaciéon de dejar un margen muy amplio
para la imaginacion activa del nifio, no son postulados planteados para hacer la ensefianza mas
facil y mas amena, ni estdn en contradiccion con la inalienable e indiscutible necesidad de
adquirir conocimientos sélidos. Quien haya aprendido a hacer abstraccion de éxitos enganosos
y momentaneos, sabra que tras la presunta “falta de objetividad"” y la pérdida de tiempo que
aparentemente trae arrastrada, se oculta su realidad, la metodologia verdaderamente
racional. El interés legitimo que, una vez despierto, se apoya en las virtudes del corazon y
abarca al hombre en su totalidad, nunca podra fallar posteriormente. Por mudable que sea la
forma en que se manifieste, ese interés seguird siendo un preciado don para toda la vida.



- 48 -

SECRETARIA DE EDUCACION PUBLICA
DIRECCION GENERAL 4 DE EDUCACION PRIMARIA EN EL

DISTRITO FEDERAL

CURSO DE SUPERACION PROFESIONAL

Basado en el método Waldorf

Profa. Magdalene Siegloch
NUEVO ENFOQUE

DE LA BOTANICA

MEXICO, D.F.

Julio — Agosto 1970



- 49 -

OTRAS OBRAS DEL DR. GERBERT GROHMANN

(en aleman)

La Planta, Vol. 1.: Un camino hacia el conocimiento de su naturaleza esencial
La Planta, Vol. 2.: Sobre las faneré_gamas

Las Metamorfosis en el reino vegetal

Lecturas de botanica

Lecturas de zoologia

Forma animal — Espiritu humano. La introduccién a la zoologia y antropologia en la pedagogia
de R. Steiner

La planta como o6rgano fotosensible de la tierra

CUADERNOS SOBRE LA PEDAGOGIA DE RUDOLF STEINER

(en castellano)

No. 1, Steiner — Steffen: La educacion escolar a la luz de la ciencia espiritual
No. 2, Edmunds, La Educacién Waldorf

No. 3, Gabert, Autoridad y libertad en la adolescencia

No. 4, Harwood, Retrato de una Escuela Waldorf (agotado)

No. 5, Steiner, La Pedagogia y el arte

No. 6, Heydebrand, Los cuatro temperamentos (agotado)

No. 7, Gardner, Un maestro Waldorf contesta preguntas (agotado)

No. 8, Aeppli, El Organismo sensorio

No. 9, Kuegelgen, La Educacion como obra de arte

No. 10, Kuegelgen, Fundamentos paidoldgicos de la Educacién Waldorf
No. 11, Edmunds, Enfoque humano de la ciencia

No. 12, Grohmann, Primera ensefianza de la Botanica



- 50 -

PRIMERA CONFERENCIA
Maestras y maestros:

Me agrada presentarles unas ideas del método de la pedagogia Waldorf, que fue
inspirada de Rudolf Steiner.

Rudolf Steiner fue una persona tan extraordinaria que nos asombramos cada vez mas
cuando nos acercamos a su obra. No solo su conocimiento de los detalles de todas las ciencias,
sino también en su vista general, son dificiles de abarcar para nosotros. Por ejemplo, al
ocuparse de Ja ensefianza de 13 lectura y la escritura, Steiner pone sus ojos no sélo en la
velocidad y comodidad para ensenarlas, sino considera también como este momento
importante se situa en toda la vida del hombre en cierne.

En efecto, el aprendizaje de la lectura y escritura ocupa tan sélo una pequena parte de
la vida del nifio, pero esta parte es de gran importancia. En este aprendizaje, el nifio da el paso
del mundo concreto, que le da una inmensa y multiple impresion inmediata, al mundo de los
simbolos abstractos lo que, al principio, significa un empaobrecimiento para su alma.

Tomemos por ejemplo la palabra “MADRE". Para el niflo la madre es el ser mas
importante durante los siete afios preescolares. La madre le ama, le sostiene, lo guarda, le da
comida, le arregla, le narra todos los cuentos bonitos; ella posee la voz mas tierna, los
movimientos mas familiares, los sentimientos mas adecuados. Llega entonces el dia en que el
nino observa letras negras en el papel blanco “MADRE”, y se le dice que estas letras son lo
mismo que su madre. Le parecen imposibles que todos sus sentimientos hacia su madre
quepan en estas cinco letras.

Afortunadamente, cuando el nific aprende a escribir la palabra “MADRE” no existe
ningun peligro de que por ello se debiliten las relaciones con ella; estos vinculos son tan
fuertes que duran toda la vida. En cambio, el nifilo aprende en la escuela a escribir muchas
palabras e ideas de cosas con que no tiene ninguna relacion viva. Mientras mas conocimientos
cientificos se le den en su vida diaria escolar, el nifio se confronta con cosas que no tienen
relacion viva y afectiva inmediata para él, y por consiguiente estara lejos de su entendimiento.

Representemos la diferencia entre los nifnos que viven en una familia campesina y los
que viven en la ciudad. Los nifos campesinos van con sus padres al campo, los ven diariamente
trabajar, saben cuando y como siembra, cultivan, cosechan el maiz o el trigo; saben como la
madre prepara el pan o las tortillas. Estos nifios conocen todos los arboles frutales, saben
cuales tienen los mejores frutos; saben las costumbres de todos los animales, conocen las
vacas, las gallinas, las ovejas, asi como los pajaros y las serpientes. En tiempos pasados,
también tenian la oportunidad de observar a su madre hilando; tinendo vy tejiendo el algodon o
la lana, y cosiendo la ropa.

Los nifios de la ciudad no saben nada de todo esto; por lo comun, no conocen el
trabajo de los padres. El padre sale de la casa en la mafiana y regresa en la tarde o hasta en la
noche, cansado del trabajo de la oficina o de la fébrica. La madre compra las tortillas o el pan
hechos, verduras enlatadas, ropa hecha. En lugar de animales, los nifios observan a los coches,
y en lugar de praderas, campos y bosques, ven edificios. Estan rodeados de cosas hechas. A



- Bfi-

estos nifios les falta toda relacion emotiva, toda relacién consciente con el origen de donde
vienen todas las cosas hechas que se encuentran en sus alrededores. No pueden imaginar de
dénde vienen las cosas, ni saben de cual de los reinos de la naturaleza procede, porgue no
tienen suficiente conocimiento de dichos reinos. No obstante, la naturaleza es la base de la
vida para todo el mundo, lo mismo para los campesinos, que para los habitantes de las
ciudades. Y como la naturaleza es la base de su vida, los hombres necesitan tener un vinculo
con ella, pues de no tenerlo, ignoran su posicién en |a tierra y en el mundo. Andan perdidos,
aungue no se den cuenta de ello. Pobres los nifos que nunca han visto el brotar, el crecer, el
secar del maiz o del trigo, que es su alimento diario. En este punto, la ensefianza escolar tiene
que suplir lo que el hogar no puede ofrecer, a la vez que tiene que crear también
comunicacion con la vida técnica moderna.

Steiner dice que el nifio antes de los nueve afos no es capaz de entender conceptos
cientificos. Por eso, la introduccion a la zoologia se sitda en el cuarto ano, y la ensefianza de |la
boténica empieza en el quinto afo. Esta primera ensefianza tiene que abrirle el acceso al
mundo de la ciencia: tiene que apoyarse en las experiencias y sentimientos de la vida infantil,
aungue sin decir nada que no esté de acuerdo con la ciencia, puesto que ha de servir de
fundamento de su relacion futura tanto con los reinos de la naturaleza como también con las
cosas hechas.

De esta primera ensefianza depende, pues, si el nifio puede trabar amistad con las
cosas o si queda separado de ellas en su vida posterior. Si queda separado, no se sentira
mancomunadamente responsable de su medio ambiente. Preguntémonos: ¢Qué es lo mas
caracteristico de las plantas? Y tenemos que contestar: que crece y también que se
reproducen.

Las plantas crecen siempre, no dejan de crecer en toda su vida. Cuando el crecimiento
toca a su fin, las plantas se secan y se marchitan, luego se reproducen para iniciar otro ciclo de
crecimiento. Por lo tanto, el estudio de las plantas no debe enfocarse a lo que ellas son, sino a
su devenir, esto es, su ciclo de nacer y perecer.

El hombre de ciencia inglés Ruskin dijo una vez: “Al observar una manzana cayendo del
arbol, Newton descubrié la ley de la caida de los graves; a mi me parece mucho mas fascinante
investigar como la manzana logro subir al arbol”.

Me parece que el fenémeno mds sorprendente es que casi todas las plantas crecen
hacia arriba. Esta realidad nos parece tan obvia y acostumbrada que, por lo comun, olvidamaos
considerarla. Sin embargo, este fenomeno es, en verdad, un milagro que merece nuestra mas
delicada consideracion; los nifios deberan sentir asombro ante este milagro.



- 8§79

Para comprender este fenomeno, podemos tomar como punto de partida los cuatro
elementos que |a antigliedad llamaba:

TIERRA  AGUA AIRE FUEGO (luzy calor)
Yla ciencia de hoy llama: Los estados de agregacion:

Lo sélido, lo liquido, lo gaseoso y el cuarto estado que podemos llamar el térmico-luminoso o,
si ustedes prefieren, el estado de energia pura. Empezamos considerando los sélidos; ¢ cudles
son sus propiedades? Estan sujetos a la fuerza de la gravedad: caen siempre hacia abajo,
siempre en direccion al centro de la tierra. Tienen sus formas definidas, y no las cambian
espontaneamente; sélo se transforman bajo la influencia de fuerzas exteriores. Asimismo, s6lo
cambian de lugar bajo la influencia de las fuerzas de afuera. Dos cuerpos sélidos no pueden
ocupar el mismo lugar.

iQué distinta el agua! Aunque también el agua obedece a las fuerzas de gravedad, recorriendo
las montafias en busca de posibilidades, grietas, agujeros, declives, para descender a niveles
mas bajos, no tiene ni mantiene una forma definida, sino que se amolda a su cauce, se adapta
a todas las formas de vasijas en que esta. El agua tiene la tendencia a extenderse
horizontalmente. Si puede, forma superficies esféricas: gotas, y también podemos observar
que la superficie de una cantidad de agua tranquila es convexa. Son los mares y océanos que
hacen redonda la tierra. Esa misma tendencia hacia la redondez la observamos asimismo en el
agua corriente, donde se forman remolinos. Finalmente, el agua, no se limita a buscar su
propia forma esférica, sino que incluso cambia y redondea la superficie y las aristas de los
cuerpos solidos; el agua nunca los hace afilados. Aunque no tiene relacion cientifica con lo que
antecede, me permito recordarles el fendmeno de los circulos concéntricos que se forman
cuando una piedra cae en una superficie lisa de agua para luego desvanecerse al alejarse del
centro. jOtro ejemplo de la afinidad del agua con las formas circulares!

Lo solido y lo liquido son estados visibles. Lo gaseoso y lo térmico-luminoso son
estados invisibles; los conocemos por sus efectos. Mas adelante trataremos de conocer estos
efectos mds exactamente estudiando las plantas. Pero desde ahora podemos anticiparnos a
decir que lo gaseoso quiere expandirse a toda costa, incluso por una explosién. Por lo general,
la tendencia hacia la expansion va en todas direcciones.

Finalmente, el calor siempre tiene tendencia de alejarse de la tierra; siempre asciende.
Ademas, tiene la peculiaridad de poder penetrar en todas las materias; posee energias
intensas para expandir todas |las substancias sdlidas, liquidas y gaseosas. Si nos ponemaos a
reflexionar sobre ellos, descubrimos que ninglin cuerpo natural de toda la tierra mantiene su
forma permanente: con cada cambio de la temperatura va a ser un poco mas grande o un
poco mas pequefio. Este cambio es diminuto, pero existe constantemente, todos los dias,
todas las noches.



253

La tierra — lo sélido El agua - lo liguido El aire — lo gaseoso El fuego — lo térmico- f
luminoso
iForma propia | Forma adaptable vy | Ninguna forma la luz meta de la |
permanente variable planta-colores,
j Ninguna forma |
| Gravedad Gravedad Expansion (hasta la | Expansion hacia;
| explosion) arriba, levitacion |
‘LTranquilidad Movilidad Fuerzas invisibles Fuerzas invisibles
o R _;ti‘\"\\\\\\
$ = 7=
ox T
7 Y
( < l \t,/
\\‘\\\\

En este momento es necesario que nos ocupemos de otro aspecto: imaginemos que
tenemos cien clases distintas de semillas. Las hay pequediisimas, por ejemplo, un gramo de
semillas de Begonia contiene mas de mil semillitas y, por lo tanto, mas de mil plantas futuras (y
cuesta mucho mds que un gramo de oro). Hay semillas grandes como de los aguacates; hay
semillas en forma de plumitas, en forma de bayas, de tetraedros, de varillas, pero en ningun
caso la forma de una semillita nos permite pronosticar qué forma de planta crecera de ella.

Ningtn andlisis de la semilla visible es capaz de determinar la causa de la forma de la
futura planta. Esto nos lleva a suponer que debe ser una fuerza invisible que transforma la
semilla en planta.

Steiner ofrece una explicacion de este fenémeno, llamando la atencién sobre el cuerpo
etéreo. Quiero leer a ustedes, como R. Steiner describe este cuerpo etéreo.

(En vez de transcribir aqui la cita de Steiner, se remite al lector a la Seccion “Las
Caracteristicas de la Planta” en la pag. 23 del Cuaderno de Husemann “la Imagen
del Hombre”).

Este cuerpo etéreo es, pues, el arquitecto invisible que posee el plan para la planta
futura.

Este arquitecto no construye una casa desde afuera, plantando ladrillo tras ladrillo,
sino que, en el rejuego vivo y dinamico de los cuatro elementos, modela y selecciona sin cesar
lo necesario para expresar el caracter de las diferentes familias o géneros vegetales. El
arquitecto ~cuerpo etéreo- conserva en la —llamémosla- “memoria” la forma de la especie
vegetal a que pertenece. Sélo asi es posible que de una semilla nazca otra planta igual a la
anterior. Cuando se quema una casa y se salva el plan, es posible reconstruirla. Asi, el cuerpo
etéreo permanece unido. Cuando -se conjugan los factores ambientales propicios para la
germinacion, la semilla transmite a su cuerpo etéreo el impulso de generar una nueva planta
conforme al plan anterior.

El cuerpo etéreo contiene un plan ideal de la planta, pero su realizacion depende en
cada caso de la presencia y disponibilidad de los ayudantes o auxiliares; los cuatro elementos.



-54 -

Si alguno de estos elementos no puede cooperar en la correcta proporcion, el arquitecto tiene
que hacer alteraciones de emergencia, por lo.que las plantas no corresponderan en todos los
aspectos al plan ideal.

Ya hemos visto los cuatro estados de agregacion y hemos visto el cuerpo etéreo. Pero
todavia no hemos visto el cuerpo etéreo en accion: no sabemos todavia como actua para
manifestarse en las sustancias fisicas y visibles. Ahora bien, el vehiculo que permite al cuerpo
etéreo influir en la materia es el elemento liquido, acuoso.

Para explicarlo, empecemos por considerar toda la tierra, nuestro planeta. Empezamos cerca
del polo norte o sur: durante medio afo hace noche y frio; durante el otro medio ario, el sol no sube
muy alto sobre el horizonte; no hace calor, ni mucha luz. Por lo tanto, no se genera la fuerza
asensorial caracteristica del calor. El agua, durante unos meses, tiene el estado de solido, el cual
prevalece sobre los demds: la gravedad predomina, pues, sobre la levitacion, con el resultado de que
las plantas estan muy cerca del suelo, tienen raices muy fuertes; las formas de los tallos se parecen a
raices, que se arrastran sobre el suelo; las hojas son duras e inflexibles. Ustedes saben que los
musgos y los liquenes tienen la particularidad de extenderse como una piel sobre la tierra. En las
regiones polares todas las plantas se portan como si fueran musgos o liquenes. Se puede ver, por
ejemplo, una planta muy pequeia cerca de la tierra; de lejos, ella parece como liquen; de cerca se ve
que es un sauce diminuto. Otra planta que de lejos parece como musgo, se descubre de cerca que es
abeto o enebro diminuto, tiene pinochas muy pequenias y las ramas no se levantan del suelo.

s dnamies ~ lurinesn

g -ff,}-:

N
Tl A el - eleya c:qnnde succiono hacia " \J (.
e s A Y aiina, L { ’
g ‘71 2 — -- Sy :_ s . - » AT j“.‘ '.~ " E c‘( =~ 1-“ “v.

Yendo del polo norte hacia el sur, llegamos a las regiones subdrticas donde la tierra
esta cubierta de pastos muy bajos, algunos pinitos intentan levantarse sin éxito.



- 55~

No tienen muchas pinochas porque se hielan algunas veces y asi los tallos parecen
desnudas raices altas al aire (ver esquema). Si vamos todavia mas al sur, dominan los abetos,
las coniferas. Las coniferas aguantan las heladas; los arboles frondosos, cuando tienen hojas,
no aguantan las heladas. En las regiones en que las heladas o nevadas pueden ocurrir también
durante los meses de verano, no crecen muchos arboles de hojas. Cuando la nieve se deposita
en estos arboles, ellos se desploman por el excesivo peso de la nieve.

Las hojas de las coniferas estan contraidas a pinochas; perduran por el invierno y por el
verano.

A esas latitudes, las coniferas ya reciben suficiente calor para crecer verticalmente
hacia arriba, pero no suficiente calor para sobreponerse a las fuerzas de lo sélido. Tienen la
caracteristica de lo solido: dureza, resistencia, inmovilidad, longevidad, forma compacta (ver
esquema).

Procedamos a la zona templada. En esta zona todos los factores ambientales, es decir,
los meteorologicos, estan en perfecto balance. No hay temporadas de sequia ni de aguas;
durante todo el afio alternan la lluvia (o la nieve en invierno) y el sol. Existe un equilibrio entre
los cuatro estados de agregacion.

El principio solido se manifiesta en la raiz y en el tronco, asi como, en menor porcion,
en el tallo.

Lo liquido se objetiva en las hojas (en las que predomina la tendencia horizontal propia
del agua). La accion de lo gaseoso y de lo térmico-luminoso se observa en las partes mas altas
de las plantas, que forman las formas livianas: las flores y las frutas.

Cada especie tiene su tiempo de florecer: algunas en la primavera, otras en verano y
las ultimas en el otofio.

En la parte tropical de Ia tierra, las formas de la flora, varian segun la presencia o
ausencia del agua. Hace mucho calor y mucha luz. Este calor, junto con el agua, produce por
encanto la flora exuberante de |a selva. Las plantas crecen y crecen a lo largo de todo el afio;
encontramos flores durante todo el afio. Las plantas no se dan abasto con lo que les ofrece Ia
tierra: unas especies crecen sobre los arboles. Algunas plantas que, en latitudes mas extremas,
conocemos como simples hierbas o pastos, alcanzan en la zona tropical, la altura de arboles;
les recuerdo, como ejemplo mas conspicuo, el bambu o carrizo que todos ustedes conocen. El
bambd, al igual que la cafia de azucar, pertenece a la familia de las gramineas a que
pertenecen también el trigo y el pasto comun y corriente.

En todas las plantas tropicales predomina una tendencia, vertiginosa y loca, de crecer
hacia arriba lo mas rapidamente posible. Algunas lo hacen en forma tan presurosa vy
desprevenida, que “se olvidan” de construir su propio sélido sostén y se arriman a los arboles
que encuentran: las trepadoras y los bejucos, que hacen la selva impenetrable. Abundan las
flores y los frutos grandes (piénsese en la papaya) y tienen a menudo olor fuerte. Incluso hay
plantas que tienen sus raices alejadas del suelo y atraen del aire circundante la materia que les
sirve de sustento.



-56-

En resumen, el calor en combinacion con suficiente agua, hace subir las plantas, las
hace expandirse, pero a costa de consistencia organizada, de la duracion, de la fuerza de
sostenerse.

La proliferacion desordenada de las plantas selvaticas siempre lleva |la delantera a las
fuerzas estructuradas. La influencia de |a luz que imparte color a las flores, es tan intensa que
tambieén se colorean algunas hojas.

Lo opuesto de la selva virgen es el desierto, donde falta el agua y, con ella, la fuerza
horizontal. Y considerando que la fuerza horizontal del agua se manifiesta en las hojas, resulta
que las plantas desérticas no forman hojas. En algunas plantas, las hojas quedan, como si
dijéramos, atrapadas dentro del tallo y acumulan el agua, como es el caso de los garambullos y
del nopal; en otras plantas, se atrofian formando espinas como las varias especies de
huizaches.

En las zonas calidas, tanto las aridas, como las himedas, la energia de |a luz dota las
plantas también de cualidades interiores: los mejores aceites etéreos, las mejores especias, |0s
sabores picantes, los olores punzantes: todos ellos vienen del tropico,

Para terminar mi platica de hoy, espero que ustedes se hayan dado cuenta de que el
arquitecto invisible de las plantas —cuerpo etéreo- depende, para realizar sus intenciones, de |a
buena labor de los cuatro estados de agregacion o, como decian los antiguos, los cuatro
elementos.

Como es natural, esta colaboracion se presta a miles de combinaciones y de
variaciones que dan como resultado la inmensa variedad del mundo vegetal.

La luz es una parte muy dificil
Bastenos con dos hechos:
Todas las plantas tienden hacia la luz,

Los colores de las plantas nacen gracias a la luz.



-57 -

SEGUNDA CONFERENCIA -

Si contemplamos alguna planta individual en la que los diferentes factores ambientales
actian en equilibrio armonioso, sin unilateralidades, podemos observar la accion de dos
tendencias opuestas. Precisamente cuando ninguna de estas dos tendencias se impone o se
sobrepone sobre la otra, es cuando se produce el rejuego, la integracion armoniosa. ¢ Cudles
son esas dos tendencias?: La primera tendencia es la de ponerlo todo en movimiento,
expandirlo todo, y dejar que la plantas sigan creciendo sin fin, infinitamente. La otra tendencia,
(podemos decir la tendencia del freno) es la de retenerlo, de conectarlo todo, de darle forma
definitiva a todo, de lograr un resultado final.

Ayer vimos que la primera tendencia, la del crecimiento recio de las plantas, se genera
por una combinacion del agua y del calor, situacion que existe en las selvas tropicales, en tanto
que la segunda se caracteriza por la ausencia del agua en el desierto, o bien por el dominio de
la condicion sélida, lo que es tipico de las plantas rastreras de las regiones polares.

Como objeto de estudio para hoy imaginémonos una dicotiledénea anual (es decir, las
plantas que no aguantan el invierno sino que, afio tras afio, hay que sembrar de nuevo).

La pequena semilla que se deposita en la tierra es la entidad mas formada que uno
puede imaginarse. Hay muchas semillas que aguantan que uno las guarde durante afnos y afios
secas en un cajon; luego, si uno las pone en contacto con el agua a la temperatura propicia,
empiezan a germinar. El agua y el calor sacan o, podriamos decir, arrancan |a semilla de su
estado de reposo.

La semilla expulsa un pequefio tallito blanco en direccién hacia arriba, hacia la luz, v, al
mismo tiempo, expulsa hacia abajo una pequefia raiz (una radicula). Tan pronto como el tallito
se asoma sobre la superficie de la tierra y estd expuesto a la influencia de la luz empieza a
enverdecer.

Todavia no hemos hablado extensamente de la accion de la luz. Recuerden que en el
esquema que pusimos en el pizarrén ayer, hablamos de los cuatro elementos, lo sdlido, lo
acuoso, lo gaseoso y lo térmico-luminoso, es decir, para comodidad nuestra, consideramos la
luz y el calor como entidades estrechamente emparentadas, sin gue en este momento
entremos en una exacta discusion fisica de esta clasificacion, la que no necesitamos para los
fines de nuestra digresion botanica de hoy. Considerando que la luz solar al mismo tiempo
genera calor, y que ella es una fuente de energias, se justifica incluirla en el cuarto estado de
agregacion, aunque sus propiedades son tan variadas, tan multifacéticas y, al’'mismo tiempo,
tan dificiles de describir, que la ciencia actual tiene muchas teorias diferentes al respecto. Sea
esto como fuere, su accidn, su efecto sobre las plantas es tan importante que nosotros
simplemente queremos limitarnos a observar como actua la luz.

Lo primero que se forma son dos pequefios cotiledones que salen junto al tallo, y esos
cotiledones existen a veces ya prefigurados en la semilla y se nos antojan como una etapa
preliminar de la entidad vegetal propiamente, a semejanza del prétalo de ciertas plantas
inferiores.

La raiz, a su vez, crece hacia abajo y en algunas plantas crece en sentido vertical en
direccion hacia el centro de la tierra, y por eso se le llama raiz central. En otras plantas, la raiz
se ramifica en todas direcciones. Ella estd intimamente ligada a la tierra y las piedras, esto es,
al elemento sdlido; recibe las mas fuertes influencias del elemento solido que la circunda; sus
células tienen el contenido mas elevado de sustancias minerales en comparacion con el resto



-58-

de la planta, y por esto la raiz es |a parte mas resistente de la planta, la dltima en podrirse. Es
ella la que le confiere a la planta su firme sostén.

El tallo también tiene una estructura solida en las células que sirven de sostén a la planta.
Incluso en las plantas anuales, el tallo sufren ocasiones un proceso de lignificacion y adquiere
un aspecto de madera, pero, en contraste con la raiz, el tallo tiende hacia arriba en direccion
hacia la luz, recibiendo su fuerza ascensional de la energia térmica, en tanto que asimila de la
tierra circundante la sustancias solidas y las hace ascender consigo a la altura que corresponda.
En el tallo observamos, pues, lo que quiero llamar |a tendencia vertical, que se debe a que el
tallo no se liga con el elemento acuoso.

El tallo, aunque conduce la savia de las plantas hacia las hojas, es mucho maés seco y
mucho mas tieso que las hojas.

Pero sigamos: las hojas que mas adelante salen separandose del tallo, tienen otra
propiedad muy esencial y distinta, propiedad que ayer reconocimos como caracteristica del
agua, es decir, la extension horizontal, la tendencia a formar superficies. Eso no lo
encontramos en el tallo ni en la raiz. Toda plenitud de entes bidimensionales que se nos
presenta en la forma de las hojas de las plantas, no existe en el reino mineral, animal, ni en el
reino humano, sino que es privativa del reino vegetal. Las células de las hojas son las mas
jugosas, de mayor capacidad de modulacion, las mas vivas de la planta. La vitalidad, es decir,
potencia de crecimiento de la planta, se encuentra mas pronunciada en la hoja.

Como ayer explicamos que |o caracteristico de |as plantas es la energia de crecimiento,
hoy podemos decir que en las hojas es donde la planta es mas “planta”, donde la planta es mas
ella misma: |a hoja es el drgano més caracteristico de la planta. A esta tendencia de formas
superficies que, incluso en las plantas superiores, es en elevada medida al mismo tiempo
horizontal, quiero darle el nombre de tendencia horizontal.

En el lugar en que las hojas nacen del tallo, se produce algo asi como un choque entre
la tendencia vertical y la horizontal, resultando una condicion de equilibrio. En el momento en
que no predomina ninguna de estas dos tendencias, se abre la posibilidad de admitir nuevas.
En este lugar, el “arquitecto” que describimos realiza una manifestacion, una nueva modalidad
de las diferentes especies vegetales: de la condicion de equilibrio entre horizontal y vertical,
nace como la tendencia espiral. En la mayoria de las plantas superiores, las hojas se
encuentran ordenadas en forma de espiral, en torno al tallo, siguiendo una determinada ley
susceptible de expresion numeérica.

En cuanto a la posicion de las hojas en el tallo, hay muchas posibilidades. Por ejemplo,
las hojas pueden ocupar posiciones opuestas y formar partes de hojas alternas; entonces el
primer, el tercer y el quinto par se encuentran uno arriba del otro, y luego el segundo, cuartoy
sexto par uno arriba del otro en otra posicion, en cuyo caso la espiral todavia no es muy
aparente. Pero cuando en el tallo que se va adelgazando hacia arriba, la primera hoja y la
sexta, la segunda y la séptima, la tercera y |a octava, se encuentra una sobre la otra, la espiral
esta perfectamente perceptible a la vista. Existen estudios cientificos muy interesantes sobre
el sentido numeérico de las plantas, sobre su geometria, que se ocupan de este tema. En estos
trabajos se ha determinado, por ejemplo, que existen plantas cuya posicion de hojas esta
regida por la seccion aurea.

¢Quién de ustedes conoce |a expresion “seccion aurea? — Nadie.- La seccién aurea,
conocida desde |os tiempos de los antiguos griegos, de tiempos de Pitagoras, quiere decir que
un tramo se divide de forma tal que la relacion entre la porcion menor a la mayor es la misma
que de la mayor a la entera.



59

& L
- Py

a:b = b:(a+b)

wich

En primera aproximacion a puede ser 3 y b puede ser 5; entonces la relacién de 3 a 5 es mas o
menos la misma que, de 5 a 8.

Esto no es exactamente correcto, porque 5 x 5 es 25 y 3 x 8 es 24; diferencia 1. En
cambio, si ahora seguimos de esto al par 8 y 13, obtenemos 8 x 8 igual a 64,y 5 x 13 igual a 65.
Otra vez, la diferencia entre 25 y 24 tiene mayor peso relativo que entre 65 y 64. Si
continuamos esta serie 3, 5, 8, 13, 21, ... obtenemos 13 x 13 =169, 8 x 21 = 168. Continuandola
al infinito, nos lleva a la seccién durea, y esta misteriosa proporcidn de que o menor a lo
mayor es igual que el mayor al todo, es ejemplificada en la planta. La seccién aurea se
encuentra en muchas de las auténticas obras de la arquitectura, en los intervalos de la musica
Yy, como aqui vemos, en la botanica y en el reino de la naturaleza.

Ahora bien, como ejemplo particularmente hermoso quiero dibujarles la rosa.

Esy

ral foliar A
de

a rosa o

Yurd Sk v

Ya ven ustedes que aqui aparece un pentigono. Este pentagono no se revela a la
contemplacion ingenua del rosal, sino que tenemos que sacarlo artificialmente por medio de
este diagrama. En cambio, en la flor de la rosa silvestre el pentagono esta perfectamente bien
visible sin necesidad de diagrama alguno. También cada una de las hojas de la rosa esta, a su
vez, dividido en cinco partes. Asi pues, ®l “arquitecto” (“el cuerpo etéreo”) tiene el plan del
pentagono para las rosaceas, y este plan subyace en todas las construcciones. Y si cortamos
una manzana en direccién horizontal, no vertical como cominmente se hace, descubrimos que
también la manzana pertenece a las rosaceas porque contiene la misma estructura basada en
el numero cinco. Hay muchas otras plantas dicotiledéneas gue también muestran el numero
cinco, pero Unicamente las rosaceas llevan el nimero 5 hasta su Ultima perfeccidn, hasta la



60 -

ultima penetracion, de modo que casi no hay elemento estructural en el rosal que no esté
dominado por dicho niumero. Por esta consecuencia sistematica con que el arquitecto trabajo
en las rosdceas, se |les considera a menudo como las representantes mas importantes de las
plantas superiores.

Ahora bien si observamos con atencion nuestra planta, vemos que las hojas inferjores
tienen otras formas que las que crecen mas arriba en el tallo. Hay variedades vegetales en que
la diferencia, aunque existe, solo es perceptible para el ojo bien adiestrado, pero también hay
especies en que la diferencia es tan grande que cuando uno compara la hoja mas bajay la mas
alta, no puedo uno creer que ambas pertenecen al mismo individuo.

En cambio, si no se ve unicamente la primera y la ultima hoja, sino también todas las
intermedias pulcramente agrupadas, cuando uno se ha familiarizado con el razonamiento que
acabo de desarrollar, se descubre a simple vista:




En un principio predomina la energia de crecimiento; paso por paso, ella va
retrocediendo y la energia formadora se va imponiendo. Ustedes sabran identificar,
facilmente, estas dos energias: son las dos “tendencias” a que me referia al principio de la
platica de hoy.

Las hojas inferiores se encuentran mas cerca de la tierra himeda donde el agua
persiste por mds tiempo después de que haya llovido; por eso actda alli la energia
redondeadora del elemento acuoso. En cambio, en la region superior de la planta, la accién de
la luz proyecta, desde fuera, su energia formadora: las hojas superiores son mas delgadas, mas
duras, mas secas que las de abajo; pero esta vez no porque exista mayor porcentaje del
elemento sélido, sino porque el agua ya no interviene en suficiente medida. Este fenémeno de
la transformacion es lo que Goethe llama la METAMORFOSIS ( Véase el capitulo “Un concepto
pedagodgico fundamental” del libro de Hartmann “La educacion antropoldgicamente
fundamentada”).

En esta modificacion que sufre la forma foliar se pone en evidencia que el desarrollo
de la planta parte del elemento mas “informe” en que actua con mayor potencia la energia
pura de crecimiento, para luego orientarse hacia el elemento mas estructurado en que obra la
energia formadora que siempre tiende a lograr un resultado final. Nétese que el tamafo de la
hoja va disminuyendo, conforme la planta va creciendo haca arriba. Finalmente, las energias
de crecimiento terminan casi por completo y el tallo apenas sigue creciendo. Con lo cual
hemos llegado, a un punto de nuestro estudio en que prevalece un estado de equilibrio
indiferente, donde no predomina i la tendencia vertical ni la horizontal y donde, por lo tanto,
se ofrece la oportunidad de que nazca “algo nuevo”,

Esta vez, “lo nuevo” es una sorpresa completa.

En la punta del tallo se forma un boton, envuelto por sépalos verdes que ya se encuentran
adaptados a su nueva funcion. El botdn representa una forma de contraccion que se abre para
la siguiente expansion: la flor (en este punto de la conferencia se amplio el concepto de la
polaridad contraccion- expansion). Ha llegado el momento para que la luz y el calor
desplieguen su maxima actividad en la vida de la planta: la flor es coloreada. No existe color
que no se encuentre en alguna de las flores: toda la gama cromatica del arcoiris se halla
representada en las flores.

Las hojas de la flor, pétalos, tienen una estructura celular muy distinta: contienen mas
aire, y sus células son a menudo hechuras espumosas, delicadas, filigranadas. Lo més



6D

llamativo, sin embargo, es el hecho de que ya no contienen clorofila y, por lo tanto, que ya no
asimilan. La asimilacion y la formacion de clorofila que tienen lugar en |as hojas verdes son
fenomenos privativos de las plantas. El verde es el color de las plantas por excelencia. Si nos
imaginamos que en la tierra no hubiera plantas, faltaria también el color verde casi por
completo. Habria cielo azul, arrebol matutino y vespertino, arena amarilla, sangre roja- pero
nada verde—Podemos sentir intensamente que la planta, al formar flores de todo color, se
aleja de su especifica condicion vegetal: en realidad, deja de ser planta.

En las clases gue ustedes tendran sobre “Teoria del Color” se insistird en que, en el
circulo cromatico, el color purpireo ocupa la posicion opuesta al color verde. Desde este
punto de vista, y considerando que el color purplreo es, quiza, el mas tipico de las flores
(piénsese tan solo en la flor de durazno), podemos decir que el paso de las hojas verdes a los
pétalos, equivale a una caida en el extremo opuesto. Y si observamos cémo las mariposas y los
insectos se acercan a la flor, y que existe algo asi como una intima correspondencia entre
ambos, podemos llegar a la impresién de que la flor se halla mas emparentada con la mariposa
que con el resto de la planta verde. La flor tiene mayor movilidad: puede abrirse de dia y
cerrarse de noche.

Continuando con nuestra observacion empirica, registramos en la flor nuevamente una
fase de expansion, a menudo horizontal, aunque a un nivel distinto al de las hojas verdes, asi
como una nueva tendencia vertical, de contraccion formadora, en los estambres y en el pistilo.
Considerando que esta metamorfosis tiene lugar dentro del reino del estado gaseoso y
térmico-luminoso, la influencia de lo liquido y de lo sdlido es reducida al minimo: de todas las
partes de la planta, las flores son la que por menos tiempo conservan su forma: florecen y se
marchitan rdpidamente y —en contraste de lo que sucede en las hojas- la excesiva humedad no
las refresca, sino que las echa a perder.

Y todavia hay otra manifestacion importante y concreta del estado gaseosa: el viento,
en colaboracion con los insectos, se encarga de la polinizacion. Una vez caidos los pétalos, se
forman, en el interior de la flor, las semillas. También ellas son, a menudo, llevadas por el
viento, para iniciar otro ciclo en algun lugar mas o menos distante.

Si lo acuoso tiene oportunidad de imponerse nuevamente, se forman los frutos
jugosos que suministran al hueso la humedad necesaria para la nueva germinacion.

La planta no puede prescindir totalmente de alguno de los cuatro “estados”
mencionados en ninguna fase de su ciclo. No obstante, cada uno de ellos puede, en un
momento dado, limitar a un minimo su presencia y actividad, dejando el campo libre a uno o
varios de los demas. Goethe llama "metamorfosis” al proceso en que la planta, a partir del
tallo y de las hojas, puede hacer subitamente una hechura radicalmente nueva, aunque todas
las condiciones externas siguen siendo las mismas, proceso que se debe a que uno de los
“estados” arrecia, en tanto que el otro se atenua. El “arquitecto” selecciona sus ayudantes de
manera que primero trabajan los que “saben” desarrollar las raices y el tallo; luego llama a
trabajar a los especialistas en la formacion de flores y semillas. Es necesario recapitular todas
las fases que recorre la planta, para llegar al punto de poder experimentar vitalmente el
praceso del devenir, el proceso del crecer y perecer, como un movimiento vivo. Asi nos sera
posible realizar un vinculo personal e individual con los diversos procesos y fenomenos
particulares, sin menoscabo de la objetividad exigida por las ciencias naturales.

Por eso, no me importa informarles muchos detalles que se encuentran en cualquier
libro de texto, sino estimularlos a buscar una idea que sirva para enlazar esos detalles. En mis
anos de horticultor tuve que ocuparme diariamente de lo que les conté de los cuatro
elementos. '



- 63 -

En Alemania tenemos invernaderos, en invierno necesitan calefaccion; en verano
necesitan sombra contra la radiacion solar. Si queremos abundante crecimiento de alguna
planta, le damos mucha agua y mucho calor, pero poca luz. Estas son las plantas foliares. En
cambio, si deseamos obtener plantas de escaso crecimiento, le damos poca agua, poco calor,
pero mucha luz. Si queremos estimular la formacion de botones, privamos de agua a la planta,
por breve tiempo. Nosotros los jardineros, siempre tenemos motivo para trabajar con el
efecto especifico de cada uno de los cuatro elementos. Con base en esta experiencia personal,
me permito afirmar que no hay nada en el mundo que pueda sustituir el trato con las plantas.



-(4 -

TERCERA CONFERENCIA

Hoy me permitiré llamar la atencidn sobre algunos fenomenos especiales.

Como ustedes saben, existen dos grandes familias de plantas: las monocotiledoneas y las
dicotileddneas. A las monocotileddoneas pertenecen entre otras:

Las liliaceas
Las gramineas
Las orquideas
Las palmas

En tiempos antiguos, a todas las monocotiledoneas se les llamaba lilidceas,
efectivamente muy buenos representantes de la familia.

El nombre de “monocotiledoneas” proviene del hecho de que las plantas de este grupo
desarrollan un solo cotiledon, es decir, una hoja germinal, que brota verticalmente hacia
arriba, en contraste con las plantas que forman dos cotiledones. El hecho de que estas plantas
poseen tan solo un cotiledon, indica que su estructura es menos complicada que las de las
dicotiledoneas.

Empecemos con las liliaceas. A ellas pertenecen los tulipanes, los narcisos, la amarilis,
las azucenas. Muchas de ellas son plantas bulbosas. El bulbo es una hechura muy peculiar: en
el centro contiene un tallo corto, rodeado por escamas u hojas ordenadas en forma de bulbo.
Por lo tanto, hemos de considerar al bulbo como un vastago contraido bajo la superficie de la
tierra. En verdad, el bulbo ya encierra una pequena planta entera. Si bien es cierto que la flor
- casi nunca se halla prefigurada en el bulbo, el agrupamiento de los elementos estructurales
tiene caracter de flor, es decir, las escamas u hojas no nacen del tallo, sino de la base del
bulbo, a semejanza de como los pétalos de la flor nacen del céliz.

Ayer conocimos el concepto de la metamorfosis. Aplicandolo, podemos darnos cuenta
de que una parte de la planta que se encuentra encima de la tierra, se ha contraido e
internado en la tierra, con lo cual se encierra al elemento sdlido que la circunda. El bulbo se
asocia intimamente con el elemento liquido, y ninguna planta bulbosa posee partes duras o
lignificadas. Pero con la formacion del bulbo esta planta se crea una base mas autonoma para
la vida: ya no tiene por base el suelo. Esta autonomia se debe a que la planta ha jalado hacia
abajo una parte de su existencia folidcea, para internarla en el bulbo, anticipdndola, como si
dijéramos, internamente. Esta planta puede almacenar liquido por largo tiempo y transformar
lo acuoso en sustancias mucilaginosas, que aguantan, sin esfuerzo, el mayor calor, largas
temporadas de sequia, pero también las prolongadas heladas invernales. Si este bulbo
empieza a retofiar tan pronto como haya caido la primera lluvia después de una sequia
prolongada, ya lleva tanto trabajo adelantado que le es posible florecer en breve tiempo. Gran
parte de las plantas desérticas que después de la primera lluvia logran dentro de pocos dias
una flora sorprendente son plantas bulbosas.

En la zona templada de Europa (y otro tanto podria decirse, por ejemplo, del Canada),
las flores de antes de la primavera, las primeras que florecen después del deshielo, son
precisamente bulbosas. Pero entonces tienen tanta prisa en desplegarse, precipitandose hacia
la floracion, que no llegan a perfilar su forma tan cuidadosamente como lo vimos ayer en la
flor de la rosa, por ejemplo. No les importa el agrupamiento equilibrado de las hojas en torno



=65 =

al tallo, ni tampoco producen la multiplicidad de formas de hojas que podemos admirar en las
dicotiledoneas, que poseen hojas cerradas, escotadas, dentadas, en miles de variaciones, y
donde la forma de la hoja ya puede variar muchisimo dentro de una misma planta. Las
lilisceas, en cambio, tienden a la flor; renuncian a los sépalos. Hay algunas especies donde la
flor se abre en unos cuantos minutos. Una vez alcanzada la condicion de flor, estas plantas se
marchitan con la misma rapidez. También hay especies en que la formacion de las semillas no
se encuentra particularmente pronunciada, pues el bulbo en el suelo forma pequerios bulbitos
tributarios, o retofios con nuevos bulbos y, de esta manera, se encarga de parte de la
reproduccion. También la estructura de las hojas hace juego con esta imagen total: la mayoria
de las monocotiledéneas tienen hojas con nervios estriados, en tanto que las dicotiledéneas
poseen hojas de nervios reticulares. Observemos, por ejemplo, la diferencia de una hoja de
tulipan o gladiola, en contraste con una hoja de geranio o de hiedra: estas ultimas se
encuentran mucho mas filigranadas.

La forma mas bella y mas acabada de esta familia la tiene la azucena. Ella forma un
tallo largo y recto con hojitas regularmente distribuidas, a lo largo del cual se abren las flores
de un aroma maravilloso.

Todas las liliaceas, y también otras monocotileddneas, poseen |a flor en forma de
hexagono, en tanto que la mayoria de las dicotiledoneas tienen flores en forma de estrellas de
cinco picos. Todas estas propiedades de la azucena: el que, siendo planta bulbosa, no quiere
asociarse tan fuertemente con el elemento sélido de la tierra, su tallo que crece hacia arriba
sin mirar a la derecha ni a la izquierda, y la flor estrellada, son, quiza, la causa de que la
azucena sea considerada como simbolo de lo supra terrenal.

Paseemos a las gramineas. En primer término, debemos a su modestia, su resistencia,
su vitalidad de crecimiento y su facultad de reproduccion, el que en nuestro planeta existan
tantas superficies cubiertas de verde. Las gramineas se encuentran repartidas, en igual
plenitud, por todas las regiones de la tierra: en la orilla del mar, en las altas montafas, en las
inmensas estepas del Asia, Africa, América. Si en alguna parte queda destruido el manto
vegetal, lo primero que se presenta para cubrir la herida es casi siempre el pasto; después
siguen las demas plantas. En las regiones dedicadas a la ganaderia, el pasto cubre la tierra
como alfombra en forma de pastizales y potreros jugosos.

Sin embargo, solo establecemos la correcta relacion con la familia vegetal de las
gramineas, si ponemos en claro que a ella pertenecen también todos los cereales: el maiz de
América, el arroz de Asia, el mijo de Africa, el trigo, la cebada, la avena, el centeno europeo.

Contemplemos esta familia de mas cerca: tienen raices mas resistentes, delgadas, muy
ramificadas. El tallo tiende verticalmente hacia arriba, hacia la luz. Las hojas se arriman
estrechamente al tallo, lo envuelven en la yema, lo acompanan buen trecho, y son tan
angostos y largos como él. La resistencia vy elasticidad del tallo es notable. Pero en ninguna
parte de las gramineas se manifiesta el elemento acuoso, es decir, no observamos en ellas
formaciones horizontales; las hojas no tienen ninguna parte blanda, ninguna forma redonda.
Incluso el arroz, a pesar de crecer dentro del agua, no produce formas redondas. La Unica
variedad de las-gramineas que produce hojas algo mas anchas es el maiz, pero también en él |a
tendencia vertical predomina y se impone en cada detalle,

Ahora bien, la “meta” de las gramineas no es la formacién de flores, como en el caso
de las lilidceas: nunca observamos flores en las gramineas. Para un examen superficial lo que,
en rigor de terminologia botanica, se llama flor, apenas se distingue muy poco del resto de la
planta. También las paniculas y las espigas se adaptan a la tendencia formativa del tallo: las
flores propiamente son incoloras e inconspicuas. La polinizacién se realiza por la intervencion



- 66.-

del viento. La culminacion del ciclo de las gramineas no es la floracion, sino la formacion de
semillas.

Las gramineas desarrollan infinitamente mas semillas de |as que serian necesarias para
la conservacion de la especie. Pero esta abundante formacion de semillas constituye, en todo
sentido, una bendicion para el hombre. Ya sea que comamos pan o tortillas, arroz o mijo, o
que tomemos leche; debemos buena parte del fundamento de nuestra existencia a las
gramineas. Los cereales desarrollan un exceso de semillas tan enorme en comparacion con las
que ellas necesitan, que de este exceso puede alimentarse la humanidad. Si hemos de sentir
gratitud hacia las plantas, debe ser en primer término a las gramineas. Ellas han renunciado a
la formacion de semillas. Por esta razén el hombre ha cultivado esta familia vegetal para que le
sirva de base para su sustento. Este ejemplo es magnifico para explicarles a los ninos el
sentimiento de gratitud. Pero, pedagogicamente hablando, este sentimiento de gratitud no
debe acoplarse, ni con el sentido de la utilidad, ni tampoco con el de la funcionalidad. Y es que
la naturaleza se halla ordenada tan sabiamente, y los diferentes fenomenos asociados tan
intimamente, que nunca se puede juzgar desde un solo punto de vista, lo que es “Util” y lo que
no lo es. Tampoco conviene especular sobre la funcionalidad, esto es, la adaptacion a una
finalidad teleoldgica. Las gramineas no tienen todas las propiedades mencionadas con el
objeto de que el hombre pueda comer tortillas o pan, sino que, inversamente, el hembre ha
seleccionado esta familia de plantas porque la encontré apropiada para sus fines, y €l ha
organizado su vida segin estas circunstancias. Existe, pues, una gran conexion sabia en la
naturaleza entera, y no algunos procesos aislados de funcionalidad. Para hacer el ejemplo mas
drastico, permitanme decir que las hojas de maiz no son tan anchas con objeto de que
nosotros podamos hacer tamales, sino que nosotros las utilizamos para los tamales
precisamente porque ellas son tan anchas.

Toda energia formadora, morfo-genética, se manifiesta de la manera mas variada; de
lo contrario, no seria una fuerza viva. Si no existieran plantas grandifloras, la energia capaz de
generar esas flores grandes tampoco podria metamorfosearse en la generosa formacion de
semillas.

Desde esta atalaya, observamos que entre las monocotiledoneas existen también
plantas en que el péndulo oscila hacia el otro lado; las orquideas. Hemos visto que las
azucenas rehuyen la intima asociacion con la tierra, y conguistan su independencia con la
formacion del bulbo. Las orquideas logran este mismo proposito de otra manera: se
independizan en los arboles y, en parte, a expensas de ellos, llevando vida de parasitos. La
region de distribucion de las orquideas es muy limitado: en la zona templada, |la orquidea es
una planta rara y conspicua. Cuando ella se da en un pasto himedo, el ganado la rechaza. Las
verdaderas orquideas crecen en la selva virgen, donde sus flores adoptan a menudo formas
monstruosas. Las flores no se caen, sino que se pudren en el tallo. Esto nos autoriza a decir:
adentro de las monocotileddneas, la azucena ocupa la figura representativa en el centro; en un
extremo, tenemos las gramineas (que viven para los demas); en el otro, tenemos las orquideas
(que viven de los demas).

Quiero insistir una vez mas en el hecho de que las gramineas no tienen flores, pero que
sirven como base de sustento a la humanidad. Este proceso es tipico del reino vegetal. Lo
podemos observar si contemplamos los parientes cercanos de la azucena: la cebolla, el poro, el
ajo. Todas estas plantas renuncian a la flor hermosa y, en cambio, poseen todas las cualidades
que tanto estimamos en la cocina y que no sirven solamente de alimento, sino también para el
disfrute y para la salud. En muchas plantas medicinales observamos flores inconspicuas: por
ejemplo, si un geénero de plantas tiene 10 especies, y si tres de éstas son plantas de
condimento o medicinales, podemos estar seguros de gue tienen flores menos conspicuas que
las otras siete.



-67 -

También entre las dicotileddneas existen géneros enteros que renuncian a flores
magnificas, como es el caso de las cruciferas por ejemplo, de que derivan todas |las variedades
de col. También las cruciferas tienen una produccion formidable de semillas, razén por la cual
pertenecen a esta familia muchas de las malas hierbas mas molestas. La diferencia es que, en
el caso de las coles, no comemos las semillas excesivas como en el caso de los cereales, sino
que comemos la planta misma en una etapa antes de que llegue a la formacion de semillas: en
los nabos la raiz,.en la col blanca las hojas, en la col de Bruselas los botones, y en la coliflor las
flores. Si el jardinero reserva unos pocos ejemplares de estas plantas para que lleguen a la
formacion de semillas, estos pocos ejemplares le bastan para volver a sembrar un amplio
campo.

En el tiempo que me queda, quiero hacer una comparacion entre las plantas bulbosas
y los arboles. Ya hemos oido que las plantas bulbosas descienden lo acuoso al nivel debajo de
la superficie de la tierra, y alli se aislan de su medio sélido circundante. En el interior del bulbo,
esas plantas llevan a cabo buena parte de la labor previa que, después, les permite
enderezarse con rapidez hacia su meta: la flor. En los arboles la situacion es al revés: ellos
ascienden lo sdlido de |a tierra a regiones mas elevadas produciendo la madera del troncoy de
las ramas, ese proceso puede compararse con una vesiculacion de la tierra. De esta manera,
también los arboles se aislan de su medio ambiente general: también ellos llevan a cabo cierta
labor previa mediante esa formacion de madera (lignificacion). En la zona templada es el
mayor de los milagros, milagro que se repite afio tras ano, en que la primavera millones de
arboles de fronda echan hojas en el transcurso de una semana, poblando el paisaje con una
frondosidad plenamente desarrollada. Seria completamente imposible que la materia que
integra todas las hojas, ascendiera de la tierra a las copas de los arboles en tan poco tiempo.
En realidad, los arboles forman sus botones en otono, y los vastagos verdes no tienen que
recorrer toda |a escala desde la semilla, pasando por el cotiledén y el tallo, como en el caso de
las plantas anuales. Incluso los botones de la flor ya pueden prefigurarse en otofio antes de
que caigan las hojas. Eso permite que el arbol, en |a primavera, se convierta dentro de pocos
dias en una maravillosa mata de flores, como lo vemos particularmente en los huertos de
manzanas o de duraznos — en el momento actual (la conferencia se pronuncio a mediados de
marzo) con las jacarandas. Es como si el arbol generara un nuevo suelo vegetativo, a un piso
arriba de la superficie de la tierra (En la selva tropical esto llega al extremo de que otras
plantas crecen sobre los drholes; alli, los arboles sirven de morada a infinitamente muchos
seres vivos: plantas, pajaros, insectos, liquenes, hongos e incluso animales superiores).

Las frutas que crecen en nuestros arboles frutales, dificilmente podrian llegar a la
calidad y al grado de madurez, si cada afio tuvieran que volver a empezar desde la semilla. El
arbol hace la labor previa y ofrece la base para que la meta de fructificacion se alcance mas
rapidamente. Y jcudntas deliciosas frutas nos faltarian si no hubiera arboles!

Todavia quiero mencionar las tres formas de arboles. La primera intentona de formar
un arbol lo hacen las palmas que se encuentran en una etapa evolutiva inferior a la de los
arboles frutales, por ejemplo, que pertenecen a las rosaceas. Por eso, las palmas no logran un
arbol auténtico, sino que, botanicamente hablando, se encuentran mas o menos al nivel de las
gramineas. Otro tanto podria decirse de la caia de azucar. Un célebre botanico aleman,
Gerbert Grohmann, quien ha desarrollado una buena parte de la botanica tal como se ensefia
actualmente en la escuelas Waldorf, y al que yo, en lo personal, le debo mucho de lo que estoy
presentando en este curso, lo expresa humoristicamente diciendo que |as palfnas no son un
haz de pasto desplazado hacia el plano superior. Efectivamente, las palmas pueden darnos la
impresion de un tronco, cubierto de una melena de pasto en la parte de arriba. Los troncos de
la palma no tienen madera legitima: siguen creciendo hacia arriba, en tanto que la madera
legitima queda estacionada a un mismo nivel apenas tienen algun crecimiento horizontal de su



-68-

circunferencia, por lo que carecen también de los caracteristicos anillos anuales. No obstante,
si la labor previa del tronco, una planta al nivel de las palmas no podria lograr frutos como la
nuez de coco o los datiles.

Los arboles de fronda, a su vez, se hallan mucho mas estructurados y organizados:
tienen maderas de excelente calidad y de gran variedad.

La posicion media entre las palmas y los arboles de fronda, la ocupan las coniferas:
logran desarrollar la forma de arbol de manera impresionante, pero el elemento lefioso se
continua hasta la formacion de flores y frutos: casi no producen frutos comestibles.

Los arboles hacen una impresion especial sobre el hombre. En el primer libro de
poesias que consegui en México, encontré nada menos que seis poesias relacionadas con los
arboles. La que mas me gustd fue la poesia “Himno al drbol” de Gabriela Mistral, y me
permitiré leerles algunos versos aunque me supongo que todos ustedes los conocen. Si yo
tuviera que dar una clase de botanica en una escuela Waldorf de habla espafiola, yo declararia
materia obligatoria del plan de estudios esta poesia, pues esta poesia, al igual que toda forma
de expresion artistica de un personaje importante, es capaz de vivificar y profundizar
maravillosamente |a relacion personal del nifio o del joven con su medio ambiente. Esta poesia
permite tender el puente a toda una serie de clases de botanica.

El hecho de gue un personaje como Gabriela Mistral ame los arboles como para
formularlo en versos magistrales, no deja de causar impresién en el nifio. Este se entrega con
mas alegria al estudio de la planta si siente que la poetisa pudo entusiasmarse por las plantas,
y que el maestro, a su vez, puede entusiasmarse por esta poesia. Estos versos son un
maravilloso puente al reino de las plantas y nos transmiten una nueva impresion del hecho de
que las plantas y nosotros, los hombres, nos pertenecemos aqui en la tierra.



-69 -

CUARTA CONFERENCIA

Maestros y Maestras;

En mi primera platica les hablé de la importancia de dar a los niflos una ensefianza que les
brinde la relacion emotiva, consciente con el origen, de donde vienen las cosas de sus
alrededores. En mi segunda y tercera pldticas traté de presentarles algunos ejemplos de como
el maestro que busca semejante vinculo emotivo puede ocuparse de las plantas.

Traté de explicarles unas ideas apropiadas de abarcar en conjunto los miles de detalles
de la boténica, y capaces de darles también un camino para acercarse a los misteriosos
fendmenos del reino de lo vivo. Hoy quiero completar lo dicho con algunas consideraciones
sobre el ritmo.

En el vivero donde yo trabajaba, hard ya unos treinta afios, un dia vinieron unos
aprendices y dijeron: “jHoy verdaderamente vimos exactamente cdmo crecen las plantas!”
Habian visto una pelicula que mostraba en unos segundos por medio de un acelerador, el
crecimiento de una planta a través de semanas y de meses. Ya saben ustedes como se ve y
como se hace esto: se retrata una mata diariamente — una o mas veces a la misma hora y se
pasan los cuadros aislados a gran velocidad. Asi los movimientos aparecen jaloneados y
bruscos, mientras que, en realidad, las plantas crecen segtn el tiempo que haga, mas en unos
dias, y menos en otros.

En la cinta se ve como el tallo se estira hacia arriba y las hojas salen disparadas en
todas direcciones. Luego el proceso se desacelera, aparece un botoncito, se abre un globo,
explota en una flor abierta, para después marchitarse, y caen los pétalos como vidrio quebrado
al suelo, y todo vuelve a encerrarse en si mismo. Para los aprendices fue una sorpresa el que el
jefe del vivero les dijera: “No, precisamente ahora han visto cémo no crece una planta, pero ha
sido interesante”.

Tuve que recordar este incidente muchos anos mas tarde, cuando en una reunién de
agricultores veia yo una pelicula montada precisamente con esos elementos de explosiones
florales: fue disefiada y recomendada para nifios de diez a doce afios para su clase de botanica.
Entre los jardineros, gente de buen sentido comun, se soltd un buen humor. “Necesitamos
invernaderos con vidrio a prueba de balas”. “jAy!, qué profesion mas peligrosa la nuestra”,
decian.

Me parece que mostrarles una pelicula asi a nifios de diez afios que viven en ciudades
grandes no es cosa de risa. Reciben en su alma una imagen que no es cierta. iPorque no es
cierto que |as plantas se disparan como cohetes y que las flores explotan como granadas de
mano! El nifio debe recibir una imagen veridica. Lo cierto es que la planta crece invisiblemente,
que el crecimiento no se percibe como movimiento, sino que, junto con la planta, se vivencian
sus cambios diarios, por semana o por mes.

Lo interesante es precisamente que nadie en todo el mundo puede ver como crece
una planta. Todos los ensayos de hacer visible el crecimiento de las plantas no tienen éxito. La
Unica posibilidad de darse cuenta directa del crecimiento es |3 experiencia intuitiva. Un
proceso que transcurre en el tiempo solo podemos captarlo e intuirlo en su verdadera esencia
si logramos correlacionarlo con los procesos temporales de nuestro propio organismo. Nadie
en la tierra puede ver tampoco como se mueve |a tierra; la idea del movimiento de la tierra
solo puede entrar en nuestra mente gracias al fenémeno de observar la salida y puesta del sol.

Por lo tanto, el buen maestro presentara a sus nifios el fendmeno de crecimiento de
manera tal que ellos verdaderamente lo vivan también.



=70 -

Maestros y maestras: todos los conceptos que acabo de darles han sido formulados a
nivel de adultos. Para aplicarlds en el salén de clase, hay que traducirlos a nivel de los nifios
primero. Me permito darles la formulacion que yo escogeria para desarrollar en clase un tema
como estos: yo diria, mas o menos.

Les cuento como una semillita es injertada en la tierra; no muestra alin ningun indicio
de que va a germinar, ni menos todavia, équé es lo que va a salir de ella? Pero un dia después
de llover, comienza a enviar una pequefa raiz hacia abajo y un vastago.redondo con una
partecita mas gruesa hacia arriba. El tallito se abulta y luego se endereza, se abren dos hojitas,
ique son redondas! De ellas no se puede deducir como se seguird desarrollando la matita.
Después de un par de dias, dos nuevas hojitas aparecen, y en ellas si se ven las caracteristicas
de su especie. Ahora se sigue desarrollando el tallo bien derecho hacia arriba, y a distancias
ritmicas a sendos lados crecen las hojas; luego aparecen los tallos secundarios. De pronto
detiene su crecimiento y aparece un boton, envuelto en sus sépalos. Aumenta su tamanio cada
dia un poco mas, y, en un dia de sol, se abre, y aparece una flor de pétalos rojos y estambres
amarillos. ¢No es un milagro que los pétalos sean rojos y su centro amarillo, cuando todo lo
demads es verde? ¢Y no es una sorpresa que ahora en ese centro se vuelvan a formar semillitas
que no maduran hasta que se caigan los pétalos? Estas seran las nuevas plantas del proximo
aho.

También existen plantas que no cierran su ciclo vegetativo en un solo ano. Podra decir el
maestro al nino: "Hace unos 50 afios, cuando tu abuelo tenia la edad que tu tienes ahora, tal
vez habia en un bosque una semilla de pino que acababa de germinar. Al afio, sélo media dos
centimetros. En su segundo afio, ya alcanzo a medir 20 centimetros. Pero al cabo de 8 afios,
cuando tu abuelo tenia ya 18 afios y era un joven robusto y fuerte, el arbolito se habia
convertido en un arbol fuerte también, y ya tenfa la doble altura de tu abuelo. Ahora tu abuelo
tendra unos 60 afios y el arbol se ha hecho muy grande; tiene un tronco alto y fuerte de
madera dura, se mueve y resiste el viento, y podra estar alli todavia cuando ti mismo ya seas
abuelo”,

La imagen de una planta presentada en esta forma puede cobrar vida en el alma de un
nino de 10 afios y se acerca mas a la verdad que cualquier pelicula o programa de television.
Tras una demostracion de este tipo, los nifios recibirdn con mas facilidad el estudio de la
botanica en el cual se les explica cdmo la savia sube, como se forma la clorofila gracias a la luz,
que las rosas tienen cinco pétalos vy los lirios seis.

Gracias a semejantes palabras del maestro, el nifio se relaciona con la naturaleza,
como no lo logra ninguna ensefanza televisada.

A proposito del uso de ciertos recursos audiovisuales en la ensefianza, quiero darles mi
opinion muy personal:

El primer contacto de los nifios con la pelicula debe ser precisamente en la clase de
fisica, cuando se estudian el teléfono, la radio, |a fotografia y la cinematografia. Esto sera, por
lo regular, a los doce o trece afios. Entonces, el maestro puede explicarles todo lo que es
posible hacer con la pelicula: pasarla a una velocidad acelerada o retardada, aumentarla o
reducirla, hacer toda clase de trucos o, también, imagenes honestas.

Una vez que todo esto se haya estudiado detalladamente en la clase de fisica, ya no
hay inconveniente en ampliar las demds ensefianzas ocasionalmente con algln programa de
television, si uno cree que es necesario.

La diferencia es la misma que cuando, al ascender a una montafia, uno saca fotografias
y las contempla a la postre, o si alguien, que nunca ha subido a una montafia, ve las fotos



e

Unicamente. A €| le falta lo mas esencial: |a sensacion del esfuerzo, de la fatiga, y finalmente el
maravilloso sentimiento de triunfo por la faena lograda.

La relacion con la naturaleza sera aun mas profunda, cuando, como sucede en casi
todas las escuelas Waldorf, el nifio recibe clases de jardineria, que empiezan en el mismo afo
escolar que la botanica, completandola. A cada grupo se le asigna un darea que labran,
siembran y en la que cosechan verduras y flores. Esta es la parte practica: del trabajo se
obtiene la satisfaccion. El nifio aprende a apreciar la importancia de su esfuerzo, pues por
dejar de hacer algo hoy tal vez se eche a perder, sin poder remediar la cosecha del afio.

Otra actividad que les ofrece la oportunidad de ligarse a la naturaleza, es el arte. Al
nino que ha de dibujar una flor, un arbol o un paisaje, se |le despierta la atencion hacia el
objeto de su pintura. Tal vez le guste mas una flor, y menos otra. Se da cuenta de que no logra
reproducir una rosa, la observa mejor, vuelve a hacer el intento repetidas veces hasta obtener
mejores resultados.

Recodemos que en las platicas de la Profa. Birken en el mes de febrero pasado, aqui en
el Museo Nacional de Pedagogia, se insistié en que el valor educativo de la practica del dibujo
reside en gue se aguza nuestro sentido de observacion; la calidad artistica de los dibujos que
se logre es de importancia secundaria. Goethe, en su célebre “Viaje por Italia” llego a la
afirmacion “DIBUJAR = APRENDER A VER”. De esto se ocupara el Prof. Aguilar Millan en las
platicas sobre Goethe que nos dara proximamente en esta aula.

Para afianzar en los nifios la familiaridad con estos fenomenos, conviene que recorran
la forma de un pentdgono y de un pentagrama; dibujen en la clase de geometria un
pentagono, vean la forma del pentagono en la flor de la rosa; recorran en la euritmia la forma
de un hexagono, la dibujen en la clase de geometria, vean en la zoologia que los panales de las
abejas sefialan la forma hexagonal y descubran en geologia que el cristal de roca tiene la forma
hexagonal. Asi, los nifios sentiran que reina un cierto orden de nuestra tierra, y que ellos
mismos forman parte de este orden del mundo.

En todas mis pldticas anteriores he insistido, una y otra vez, en que la planta
desenvuelve su existencia entre la luz y lo sélido, o —lo que vale lo mismo- entre el sol y la
tierra. Asimismo, hemos hablado de la influencia de los demas elementos. Pero todavia nos
falta el aspecto mas importante de esta influencia: no se trata de una influencia constante e
invariable, sino de influencias solares y terrestres sujetas a ciertos ritmos. Todos los
fenémenos de crecimiento requieren que nos ocupemos de los ritmos que, a su vez, tienen su
origen en el elemento tiempo.

El ritmo mas importante para el hombre es el de dia y noche; la alteracion de la vigilia
y del suefio es una necesidad indispensable. Desde que existe la luz artificial, y particularmente
luz eléctrica, el hombre puede emanciparse del ritmo del sol, pero no de la alteracion como
tal. El hombre moderno hace su vida mas y mas arritmica, y la hace tanto mas arritmica,
cuando mads se aleja de la naturaleza. Las plantas no pueden emanciparse de sus ritmos; ellas
siguen a muchos ritmos diferentes.

El ritmo mas importante para las plantas es el del afo, aunque hay plantas que,
viviendo muchos cientos de afios, florecen una sola vez. Los arboles de fronda pierden sus
hojas una vez al afio, y existen muchas plantas anuales.

Los animales tienen ritmos mas individuales segun la especie: desde mosquitos y
mariposas gue viven un sola dia, hasta con unos cien anos.



iD=

El hombre empieza a estorbar los ritmos de las plantas, pero también a explorarlos
cientificamente, lo que da por resultado muchos hallazgos importantes. Por ejemplo, en la
zona templada en Alemania donde no hay flores desde noviembre a marzo, se hacen
experimentos de acelerar el crecimiento de las plantas florales, o de cambiar sus ritmos
naturales. Las plantas bulbosas son mas independientes: se puede cambiar su término vy
acelerarlo con la ayuda del calor y del agua. Asi se puede lograr, por ejemplo, que en vez de
florecer en el mes de abril, florezcan en noviembre. En los arbustos que forman sus botones
para el ano proximo ya en el mes de agosto, la floracion puede adelantarse con ayuda del calor
y del agua para tener lugar ya en el mes de diciembre o enero.

Para adelantar el florecimiento de las lilas, se tienen que hacer mas manipulaciones.
Las lilas son flores primaverales muy apreciadas en Europa, pero no florecen en la Navidad,
que es cuando mas demanda tendrian. ¢ Qué se hace, pues? Se sacan de |a tierra en el mes de
agosto, no se les da agua, para lograr que pierdan sus hojas en el curso de una semana; se las
pone en el sdtano, y en el mes de octubre se pasan al invernadero, con el resultado de que
florecen en la Navidad. Otro ejemplo mas complicado todavia: la fecha de floracion de los
crisantemos no se puede alterar por el calor, pero reaccionan a la luz. Empiezan a aparecer en
marzo, forman los botones en junio y su tiempo natural de florecer es en otofo. Considerando
que en Europa los dias de marzo son de ence horas y los de junio de dieciséis, cuando se
quiere tener flores en marzo debe darseles dieciséis horas de luz tres meses antes, es decir en
diciembre, prolongando el dia con luz neon en el invernadero, y darle tan sélo once horas de
luz en agosto, para lo cual es necesario proteger con sombra el invernadero, ya que los dias
naturales en agosto con todavia mas largos.

Hace treinta anos, mientras trabajaba en el vivero, todavia no se conocia el arte de
adelantar la floracién de las plantas con excepcion de algunas bulbosas. Hoy hay una ciencia
dedicada exclusivamente al estudio de los ritmos de las plantas y como se les cambia.

También hay ritmos independientes del ciclo anual, pero que dependen de la especie.
Las hayas, arbol comun en Europa, forman el 80% de sus hayucos cada cuatro afios, y ese
cuarto afio coincide para todas las hayas de Alemania, como si fueran afos bisiestos.

Cierta especie de bambu florece sélo una vez cada 60 anos. Ei afio en que ocurre este
fenomeno, sucede al mismo tiempo en todos los paises en que se da esta especie. No es el
mismo caso con las yucas de México. Las yucas no florecen sino en afos alternos. Pero en
todos los afios hay algunas yucas a las que les toca su turno. Hay semillas que brotan sélo
durante determinada posicién de la luna.

Es de gran importancia que los nifios sepan algo de esos ritmos. Es benéfico para ellos
saber que existen seres naturales que se desarrollan tranquilamente e imperturbablemente,
que viven y desaparecen con puntualidad, vienen de nuevo en el momento esperado, vy
desaparecen de nuevo en el momento esperado, crecen y perecen siempre al mismo instante,
al mismo ritmo. Basta con imaginar qué pasaria si algin dia no saliera el sol: la imaginacion nos
causa una impresion tan desagradable nos hace apreciar el valor y la importancia que tienen
los ritmos para nuestra vida.

Con mis tres primeras conferencias traté de sugerirles, con base en la pedagogia de
Rudolf Steiner, como puede el maestro contribuir a que los nifios traben amistad con las cosas
del mundo. En cambio, los procesos que describi hoy, es decir, los ritmos que se desenvuelven
en la sucesion de estar amparados, abrigados, cobijados dentro de la realidad vital en que
viven. Y estas dos cosas son las que dan riqueza a nuestra vida y hacen gue valga la pena
vivirla.



