Educar la voluntad

por

Michael Howard

Titulo original: Educating the Will
Publicado por
AWSNA
The Association of Waldorf Schools of North America
3911 Bannister Road
Fair Oaks, CA 95628
2004

Traducido al espafiol por Maria Teresa Gutiérrez
para docentes de las escuelas Waldorf de Cérdoba.



INDICE

PROLOGO ..o vnee e e e e e,

CAPITULO 1

Voluntad espiritual e individualidad .................................

CAPITULO 2

Voluntad neuro-sensorial y voluntad sensible ............ccooviiiiiiiiiiiii i,

CAPITULO 3

Voluntad colectiva y voluntad inclusiva .................cccoceveennn.

CAPITULO 4

Educacion de la voluntad en la practica .............ocooeii i i e
APENDICE ...t e e e
BIBLIOGRAF A ..ot e e,

ACERCA DEL AUTOR ...ttt it e e e e e e e

14

27

37

76

81

83



PROLOGO

En febrero de 2000 me invitaron a dar una conferencia introductoria en el
Congreso de Maestros Waldorf del Midwest [Medio Oeste] que se celebré en Detroit,
Michigan, sobre el tema de “Educar la voluntad”. Aunque este tema ha sido central en
mi trabajo de escultor y de profesor de escultura de nifios y adultos, la invitacion a dar
una conferencia me hizo clarificar y ahondar el conocimiento sobre la voluntad y su
desarrollo.

Cuanto mas investigaba la naturaleza de la voluntad, mas me daba cuenta de que
habia incursionado en aguas desconocidas. Empecé a ver que el conocimiento
predominante de la voluntad es mas bien simplista y superficial. Y la tarea de
desarrollar la voluntad en los nifios que nos son confiados parece recibir solo una
minima atencion. Como padres y maestros no podemos dedicarnos exclusivamente al
desarrollo del cuerpo y de la mente, dejando a la voluntad y al sentir librados al azar.
Los seres humanos no pueden estar sanos a menos que estén completos. Y no pueden
estar completos a menos que se atienda a todo el espectro de su potencial humano. Para
que nuestros nifios estén completos debemos poder ayudarlos a desarrollar su voluntad
y su sentir con tanto conocimiento y proposito como los que ya aplicamos para el
desarrollo de su intelecto.

Después de dar mi conferencia introductoria, senti que estaba mas al comienzo
de la tarea que al final. Por ello me dediqué a ampliar y refinar mis ideas sobre el
desarrollo de la voluntad escribiendo un ensayo. Una beca del Research Institute for
Waldorf Education [Instituto de Investigacion para la Educacion Waldorf] me permitio
dedicarle tiempo y energias a este proyecto durante un periodo de dos afios. Este ensayo
fue publicado por primera vez en el Boletin de Investigaciones del Instituto, en tres
entregas: Parte I, enero 2002, Parte II, junio 2002, y Parte III, enero 2003.

Estoy en deuda con los editores del Boletin, Roberto Trostli y Douglas Sloan,
por el inquebrantable aliento y guia que me brindaron tanto en cuanto al contenido
como a la forma del escrito. No puedo siquiera comenzar a dar nombres, pero deseo
expresar mi gratitud a todos los colegas y alumnos que a través de los afios han
contribuido directa o indirectamente a la evolucion de mi pensamiento y experiencia
practica en cuanto al desarrollo del sentir y de la voluntad. En especial, quiero agradecer
a mi esposa Susan por su apoyo en lo interior y en lo exterior durante todos mis
altibajos. Ella mas que nadie ha prestado oidos a mis pensamientos en voz alta y ha
sido mi mas confiable instrumento para comprobar lo que suena cierto. Como
interlocutora, me ofreci6 a menudo algiin pensamiento esencial que faltaba, y, como
correctora personal siempre dispuesta, fue autora de muchas de las mejoras realizadas
desde el primero al ultimo borrador. Agradezco a David Mitchell el impulso para
transformar mi ensayo en libro. Fueron su inspiracion y empuje los que me llevaron a
agregar el cuarto capitulo, en el que resefio ideas practicas para la ensefianza de las artes
y las manualidades en los distintos grados teniendo presente de manera mas consciente
el desarrollo de la voluntad y el sentir. David fue muy generoso al ofrecerme tiempo de
su apretada agenda para hacer muchas de las fotografias del libro, lo que, a su vez, me
impulsé a tomar personalmente la mayoria de las fotos restantes.



Al llegar al final de la tarea practica de completar este libro, la sensacion de estar

al comienzo de una empresa enorme y vital tan s6lo se intensifica. A medida que la
tarea progresaba a lo largo de los tltimos cuatro afios, el aspecto que se manifesté mas
vividamente es la necesidad de desarrollar la voluntad y el sentir no s6lo como
diferentes dimensiones de nuestra humanidad sino como un todo armonioso.
El potencial de nuestra naturaleza sensible para mediar entre nuestro pensamiento y
nuestra voluntad, armonizadndolos, me llevd, mientras escribia, a ver la importancia de
desarrollar lo que Ilamo “voluntad sensible”. Aunque conservo el titulo de “Educar la
voluntad”, es la educacion de la “voluntad sensible” —el desarrollo de la coordinacion
entre cabeza, corazén y manos, en contraste con la mera coordinacion de cabeza y
manos —lo que veo como proxima frontera de la educacion y la cultura. Percibo una
necesidad urgente de que los educadores se ocupen mas activamente del desarrollo de la
voluntad sensible.

Para expresarlo de manera simple, si no contundente: hemos dedicado los
ultimos quinientos afios a desarrollar al cientifico en cada ser humano. Tenemos mucho
que agradecer por todo lo que hemos obtenido a través de nuestras capacidades
cientificas. Pero si nuestra vision es clara, veremos evidencias de efectos colaterales
indeseados en todos los campos, que pueden ser atribuidos al desarrollo unilateral de
nuestro intelecto abstracto y nuestra disposicion para los métodos mecanicistas. Otra
parte de nuestra humanidad permanece mayormente subvaluada y subdesarrollada. En
todo ser humano hay un artista que es el complemento saludable del cientifico. Cuando
esta desarrollado, el artista que hay en nosotros tiene capacidades que sirven a otros
aspectos esenciales de la vida y de la sociedad humana. Al igual que Icaro en la
antigiiedad, hoy corremos el riesgo de sufrir una caida mortal si continuamos
elevandonos a alturas cada vez mayores exclusivamente a través de las capacidades que
hoy tenemos sin prestar atencion a los sintomas de nuestra unilateralidad, que nos
indican que tenemos otra parte que debe ser desarrollada.

Desarrollar el potencial de voluntad sensible de cada individuo es desarrollar el
artista en cada ser humano. Desarrollar el artista en cada ser humano es la proxima gran
frontera de nuestra evolucidon. El desarrollo de nuestro costado de artista, de nuestra
voluntad sensible, requiere, durante las proximas décadas y siglos, igual dedicacion de
tiempo y de recursos que la hemos puesto para el desarrollo de nuestro costado
cientifico durante los ultimos siglos. A medida que lo hagamos, se habrd de producir
una mejora igualmente radical, aunque diferente, en la calidad de la vida humana.
Descubriremos nuevas facultades y capacidades que seran tan vitales para la vida social
y econdmica como para la vida cultural. Al desarrollar la mirada del artista que
llevamos dentro, comenzaremos a ver realidades del mundo y de las otras personas que
de otra forma se nos escapan. Es debido a nuestra ceguera que causamos la mayor parte
del dafio no intencional. Cuando podamos poner en accion y armonizar las naturalezas
complementarias del cientifico y del artista que llevamos dentro, nos convertiremos en
individuos mas integros, capaces de crear una sociedad mas integra.

Michael Howard
Ambherst, MA
Enero, 2004



CAPITULO 1
Voluntad espiritual e individualidad

La educacion y la ensefianza del futuro tendran que darle
especial valor al desarrollo de la naturaleza volitiva y sensible.
El sentir y la voluntad se dejan librados a lo que se da
en llamar el azar, porque no existe una comprension de la
verdadera naturaleza de la voluntad.

—Rudolf Steiner
El estudio del hombre, Conferencia 4

La necesidad de comprender qué es la voluntad

Si nuestro proposito como maestros y padres es desarrollar todo el potencial
humano de nuestros nifios, nos propondremos educar su sentir y su voluntad con tanta
comprension del tema y tanto esmero como los que ponemos para desarrollar su
pensamiento. Buscaremos todos los medios para profundizar nuestro conocimiento
sobre la naturaleza y el desarrollo del sentir y la voluntad.

Con frecuencia se equipara la voluntad con la accion, con el mover las
extremidades. Si educar la voluntad es simplemente cuestion de ejercitar las
extremidades, entonces el ejercicio fisico ha de bastar. El ejercicio realizado con
regularidad es esencial para un sano desarrollo, pero el desarrollo de la voluntad es mas
que ejercitar las extremidades. Con las extremidades nos involucramos en la actividad
externa. Detras de la actividad externa esté la actividad interna de los pensamientos, los
sentimientos, los deseos y las motivaciones. La voluntad pertenece a la esfera de la
actividad interior que estd detrds de la actividad exterior. La voluntad es la fuerza
interior detras de la fuerza exterior de nuestras extremidades.

Percibir la voluntad

Percibimos con facilidad las acciones externas, tanto las propias como las ajenas.
(Podemos percibir la actividad interna de la voluntad tan clara y conscientemente como
percibimos la actividad externa? Para educar la voluntad debemos aprender a percibir la
voluntad.

Cuando aprendemos una nueva destreza, tal como andar en bicicleta o manejar
un auto, cuando tratamos de cambiar un habito como fumar, o de transformar la
impaciencia en paciencia, nos encontramos ante el desafio de realizar un esfuerzo
interior. Cuanto mas dificil el desafio, mas sentimos la intensidad de este esfuerzo
interior. Cuando observamos este esfuerzo interior, ya no estamos observando una
realidad exterior sino una realidad interior.

La forma en que esta fuerza interna se traduce en hechos externos permanece
mayormente inconsciente. Tenemos un pensamiento, una intencion; movemos nuestras
manos y piernas. Pero como un pensamiento o sentimiento mueve los musculos de
nuestras extremidades escapa a nuestra conciencia de vigilia. La ciencia puede describir
algunos de los procesos fisioldgicos y bioquimicos que se producen en nuestro cuerpo,



pero nosotros no somos conscientes de estos procesos. Tenemos plena conciencia del
esfuerzo externo que se necesita para realizar algin trabajo fisico o alguna actividad
atlética. De la misma manera, podemos tener conciencia de nuestro esfuerzo interno,
que es tipicamente mayor cuando estamos aprendiendo una destreza nueva. Siempre que
percibimos nuestro esfuerzo interno estamos observando nuestra voluntad.

Como profesor de escultura, tengo alumnos que se abocan al modelado de la
arcilla con gran exuberancia y seguridad. Algunos de estos energéticos alumnos
producen esculturas hermosas y bien formadas. Otros, en cambio, amasan y estiran la
arcilla con brio y entusiasmo y, sin embargo, nunca consiguen una escultura bien
formada. Hay otros alumnos que, por el contrario, son muy inhibidos y que, como es de
esperar, producen esculturas que son tentativas y sin fuerza. Y sin embargo, con no poca
frecuencia, es el alumno que carece de seguridad el que sorprende a todos, incluso a si
mismo, produciendo una escultura excepcional.

(Qué revelan tales observaciones acerca de la voluntad de mis alumnos? ;Como
me ayudan estas observaciones a guiar a los alumnos en el desarrollo de su voluntad?
(Son la exuberancia y la energia expresiones de una voluntad fuerte y sana? ;Son la
pasividad y la inhibicidn signos de una voluntad débil? ;Acaso la habilidad de crear
formas bien articuladas refleja una voluntad fuerte mientras que una deficiente habilidad
para crear formas refleja una voluntad débil?

A todo esto le debemos agregar la cuestion del esfuerzo interior del alumno. Se
puede dar que un alumno trabaje con gran energia y produzca una escultura bien
formada, pero habiendo realizado poco esfuerzo interno. Otro alumno igualmente
energético puede no producir una escultura tan buena pero haber puesto, sin embargo,
su mejor esfuerzo. En tal situacion, la obra terminada de estos dos tipos de alumno no
refleja necesariamente la calidad de su esfuerzo interno y, por ende, de su voluntad.

(Y qué debemos pensar del alumno inhibido que produce esculturas sin forma?
Es cierto que una falta de esfuerzo exterior y de dominio de habilidades basicas es un
claro indicador de una voluntad débil. Y, sin embargo, es posible que sea precisamente
el alumno que parece mas bloqueado y que produce un trabajo flojo el que podria estar
desarrollando una voluntad més fuerte. Justamente por tener un mayor obstaculo para
superar, debe ejercitar mayor esfuerzo. Ese esfuerzo interno fortalece la voluntad
independientemente de los resultados externos. El marco temporal y la forma en que la
voluntad se desarrolla en cada persona tiene que ver con los misterios mas profundos de
la individualidad humana. Por esta razén debemos ser cautos en cuanto a juzgar el
esfuerzo interno y la fuerza de voluntad sobre la base exclusiva de la apariencia y los
resultados exteriores.

Podemos creer que somos capaces de determinar cuando los demads estan
realizando un esfuerzo interno, y quizas sea asi en algunos casos. Pero cuanto mas nos
demos cuenta de cudn poco percibimos conscientemente nuestra propia voluntad, es
posible que seamos mas cautos y modestos en cuanto a nuestra capacidad de conocer la
fuerza o debilidad de la voluntad de otro individuo. El reconocer nuestras propias
limitaciones para percibir la voluntad puede servir como impulso positivo para aprender
a percibir la voluntad en forma directa y mas vivida.

Voluntad en el pensar
Si, como padres y maestros, queremos percibir mejor y apuntalar la voluntad en

desarrollo de nuestros nifios, no hay mejor forma de comenzar que observar la voluntad
en nosotros mismos. No lo haremos en el contexto de la accidn externa, como cabria



esperar, sino en la actividad del pensar. Por ejemplo, podemos elegir un objeto simple,
como un lapiz, un cuchillo o una cuchara, y desarrollar, durante algunos minutos, una
secuencia de pensamientos relacionados exclusivamente con el objeto elegido. Es rara la
persona que puede mantenerse enfocada sobre el objeto por mas de algunos segundos,
sin irse por las ramas con pensamientos y sentimientos que no tienen que ver con dicho
objeto. En la vida cotidiana, podemos creer que tenemos control sobre nuestros
pensamientos, pero este ejercicio, en apariencia sencillo, pone en duda tal creencia. El
desafio interno que propone este ejercicio de pensamiento me recuerda a un grupo de
remeros que observé navegar en sus kayaks por un arroyo torrentoso.

Los remeros eran fuertes y expertos. Al remar aguas abajo demostraban un
dominio increible, llevando sus embarcaciones hacia donde quisieran y cdémo quisieran.
Parecia no haber limite a lo que podian hacer, inclusive remar directo contra la
tumultuosa corriente. Me cautivd observar a algunos de ellos avanzar lentamente aguas
arriba —10, 20, 30 pies. Increiblemente, algunos lograban avanzar hasta 100 pies contra
la corriente, pero tarde o temprano, hasta los mas diestros y fuertes terminaban
perdiendo impetu. Y, al instante, eran arrastrados rio abajo por la implacable fuerza de
la correntada.

La destreza de estos remeros se puede comparar con la destreza de un buen
pensador que maniobra con seguridad en el reino del pensamiento. Asi como existe el
remar rio abajo y rio arriba, podemos hablar de un pensar rio abajo y rio arriba. Un
pensador novato puede ser comparado con un remero novato que chapotea aqui y alla
sin eficacia y enseguida es vencido por la fuerza de la corriente. Un pensador 16gico, en
cambio, exhibe gran dominio al avanzar libremente y sin esfuerzo dentro de la corriente
de pensamiento. No obstante, el pensar 16gico es impulsado por la necesidad l6gica. En
este sentido, el pensar logico es un pensar rio abajo. El pensador 16gico puede entonces
ser comparado con un remero que ha dominado el arte de remar rio abajo.

So6lo los pensadores que cultivan la voluntad interna de construir pensamiento
sobre pensamiento, sin ser arrastrados por pensamientos sueltos o por la logica
automatica pueden compararse con un remero capaz de avanzar rio arriba. La habilidad
de desarrollar incluso una sencilla secuencia de pensamientos no motivados por ningiin
factor imperioso, aunque solo sea por algunos momentos, es pensar rio arriba. Por el
contrario, el pensar fluye a través nuestro de la mafiana a la noche mayormente fuera de
nuestra conciencia y control. Cuando tratamos de construir nuestra propia secuencia de
pensamientos, descubrimos que somos internamente bastante débiles en relacion con la
fuerza de la corriente de pensamientos que fluye a través nuestro. La asi llamada
libertad de pensamiento que ejercemos en la vida diaria es en realidad la libertad de ir
con la corriente de pensamientos. El pensar, tal como lo conocemos normalmente, no es
libre, porque nos vemos compelidos a seguir la corriente que va y viene arbitrariamente
de un pensamiento al otro o que esta determinada por la necesidad lo6gica. Para resistir la
imperiosa fuerza de estas dos formas de pensar rio abajo se necesita fuerza interior de
voluntad. El pensar libre es el pensar con voluntad.

Realizando un simple ejercicio como es el de elaborar una secuencia de
pensamientos sobre un objeto, percibimos la actividad de la voluntad y vemos coémo
¢ésta se puede desarrollar dentro de nosotros a través de la transformacion del pensar no
libre en un pensar cada vez mas libre. La linea entre el pensar que es libre y el que no lo
es, no es estricta. De hecho, el proceso de desarrollar la voluntad en el pensar comienza
en realidad con el pensamiento logico, de la misma manera que el remar rio abajo
constituye un paso hacia el remar rio arriba.



Pensamiento en la voluntad

Podemos observar otra dimensién de la voluntad a través de un ejercicio

diferente. En este caso, realizamos una accion simple que no responda a ninguna
necesidad o proposito especificos. Por ejemplo, mover un objeto de una posicion a otra.
Lo hacemos no una sola vez, sino diariamente durante un periodo prolongado de
tiempo, un mes, por lo menos. El llevar a cabo esta accidon involucra a nuestra voluntad,
pero la voluntad empleada en activar nuestras extremidades es minima. El verdadero
desafio de este ejercicio reside en encontrar la voluntad para recordar cada dia llevar a
cabo este simple acto cuando no hay necesidad ni propdsito alguno que nos obligue a
hacerlo. En la medida en que somos movidos en nuestras acciones por la necesidad o
por el deseo, no somos libres en nuestra voluntad. Por el contrario, s6lo cuando no nos
obliga ninguna necesidad interior o exterior, podemos afirmar que actuamos con libre
voluntad. Cada vez que omitimos hacer el ejercicio, una vez asumido el compromiso de
hacerlo, comprobamos que la voluntad libre no es algo facil ni comtin. Descubrimos que
los impulsos que nos mueven a actuar también son un torrente que fluye a través
nuestro. Nos sentimos libres de remar hacia aqui o hacia alla, pero no nos damos cuenta
de que nuestras elecciones casi siempre van con, y no contra, una corriente de voluntad
inconsciente y, por lo tanto, no libre.
Libertad de eleccion no es lo mismo que libertad de voluntad. En la medida en que la
voluntad es una fuerza inconsciente que nos arrastra a la accidon, somos inherentemente
no libres. Nos volvemos libres en nuestra voluntad s6lo cuando asimos nuestros
impulsos volitivos por medio de nuestro pensar, elevando los impulsos inconscientes al
nivel de motivos conscientes. El ejercicio de voluntad descripto mds arriba nos desafia a
pensar nuevamente en la accion cada dia. Debemos desarrollar la voluntad para hacerlo,
pero mas importante atin, debemos desarrollar la voluntad de pensarlo. Pensar la accion
nos permite realizarla, y también saber por qué la hacemos. Conocer nuestra motivacion
para la accion significa contrarrestar la dimension inconsciente y, por ende, no libre, de
nuestra voluntad. Para ser voluntad libre, la actividad de la voluntad debe estar imbuida
de pensamiento. La voluntad libre es voluntad con pensamiento.

La voluntad libre

Podemos ir donde queramos, decir lo que queramos, y hacer lo que queramos.
Exteriormente puede parecer, incluso a nosotros mismos, que estamos ejerciendo
nuestra libre voluntad. En tanto que ninglin agente exterior obstaculice nuestra voluntad,
gozamos de libertad exterior. La libertad exterior es una bendicién que jamas se puede
minimizar. Sin embargo, libertad exterior no es lo mismo que libertad interior. Cuando
se nos obliga desde afuera, no somos libres fisicamente. De igual modo, cuando nos
vemos forzados desde dentro de nosotros, no somos libres internamente o
espiritualmente. La libertad externa es parte de la dignidad de todo ser humano, pero
esta incompleta sin el desarrollo complementario de la libertad interior. Si no somos
libres interiormente al ejercer nuestra libertad externa, nuestra libertad externa es en
gran parte una ilusion que actia en contra de nuestro bienestar.

Mucho se ha logrado en los ultimos siglos con respecto a la libertad externa. La
humanidad tiene por delante una meta igualmente importante y dificil: comprender la
naturaleza y la trascendencia de la libertad interior. Todos los esfuerzos y los logros
tendientes a obtener libertad exterior daran frutos so6lo en la medida en que la
humanidad haga uso de la educacion y de otros medios para desarrollar la libertad



interior. Los misterios y desafios que presenta la voluntad humana estan en el centro de
esta nueva frontera cultural donde nos enfrentamos con la necesidad de encontrar
respuestas practicas a las preguntas: ;Qué es la voluntad libre? ;Cuando es que no
somos libres en nuestra voluntad? ;Cémo podemos desarrollar la voluntad libre? Educar
la voluntad significa desarrollar la voluntad libre.

Observar el “yo”

Hemos observado a nuestra propia voluntad como el esfuerzo interno de resistir
a las fuerzas imperiosas dentro de nuestro pensamiento. Hemos visto que la libertad en
nuestro pensamiento depende de que ejerzamos voluntad en el pensar. Para poder
observar la actividad de nuestra voluntad, tuvimos que ejercerla. Asi, al observar
nuestra voluntad ejercemos nuestra voluntad. De la misma manera, hemos observado
otro aspecto de la voluntad: la fuerza inconsciente y, por lo tanto, irresistible, que esta
detras de nuestras acciones cotidianas. Hemos visto que la libertad interna en nuestra
voluntad requiere un pensar dirigido por nosotros mismos.

Si prestamos atencion durante estos ejercicios de pensamiento y voluntad,
observaremos algo mas. Al tratar de ejercitar la voluntad en el pensamiento, podemos
observar a nuestro “yo” iniciando el esfuerzo interior de voluntad para dirigir nuestro
pensamiento. De la misma manera, al tratar de cultivar el pensar en nuestra voluntad,
podemos observar a nuestro “yo” pensando el pensamiento que lleva a nuestra accion.
Cultivar la libertad interna tanto en nuestro pensar como en nuestra voluntad nos
proporciona oportunidades para observar a nuestro “yo” como el agente que determina
en forma activa qué pensamientos y qué impulsos de voluntad viven en y a través
nuestro. No importa cuan efimero sea nuestro éxito para dominar nuestro pensamiento o
nuestra voluntad, podemos sentir como el solo esfuerzo constituye ya un fortalecimiento
de nuestra voluntad. Aunque s6lo sea por algunos segundos, podemos sentir este
robustecimiento de la voluntad como un fortalecimiento del sentido del “yo”. Sentimos
que nuestro “yo” es mas fuerte. Esta experiencia plantea la pregunta: ;cudl es la relacion
entre una voluntad fuerte y un *“yo” fuerte? Para trazar un cuadro completo de la
voluntad, particularmente de la voluntad libre, es necesario clarificar lo que queremos
decir con un *“yo” fuerte, un individuo fuerte. A tal fin, deberemos también clarificar la
diferencia entre un individuo fuerte y una personalidad fuerte.

Es tipico de una personalidad fuerte que tenga una voluntad fuerte, desbordante
de energia para hacer cosas. Tal personalidad fuerte también es una individualidad
fuerte si y solo si no es arrastrada a la accion por obligacion o compulsion, es decir, si
ejerce su voluntad libre. El signo de una individualidad débil, aun en una personalidad
tenaz, es la falta de dominio de si misma, la falta de voluntad libre. De igual modo,
alguien que parece tener una voluntad débil, y que, en ese sentido, puede ser
considerado como una personalidad débil, habrda de probar tener en realidad una
individualidad fuerte si realiza el esfuerzo interior de superar alguna debilidad
inherente, tal como la falta de energia o de iniciativa.

La capacidad arriba descripta, de obtener cierto grado de libertad en nuestra
voluntad por medio del pensar, nos permite domar una voluntad hiperactiva o estimular
una voluntad poco activa. Que tengamos una personalidad fuerte o débil, o una
constitucion fisica fuerte o débil, es algo que, en principio, escapa a nuestro control. Sin
embargo, es nuestra individualidad, nuestro “yo”, quien puede decidir como resolver
nuestras limitaciones externas e internas. “Yo0” elijo resignarme pasivamente a mi
particular constitucion y personalidad, o adoptar una actitud internamente activa en la



10

transformacion de mis limitaciones originales. Todos los esfuerzos, no importa cuan
modestos o lentos, para transformar y equilibrar las constituciones de cuerpo y de alma
que nos han tocado son actos de nuestro “yo”, de nuestra individualidad. En realidad,
esta lucha interior es la manera fundamental en que nuestra individualidad se desarrolla.

Si nuestra intencion como padres y maestros es desarrollar al ser humano en su
totalidad, al nifio en su totalidad, entonces debemos proporcionar a los nifios todas las
oportunidades de desarrollar sus naturalezas pensante, sensible y volitiva. De igual
modo, debemos ocuparnos de cultivar su “yo” como aquello que ha de regir su
constitucion fisica y del alma. Debemos guiar a los nifios para que desarrollen todo su
potencial, no s6lo el de su cuerpo y el de su alma, sino también el de su individualidad
espiritual. Cada nifio es un individuo tnico. Todo padre, maestro y funcionario publico
comprende y apoya la necesidad de que la educacion sirva al desarrollo de cada
individuo, que desarrolle el potencial y los dones singulares de cada nifio. Pero
(podemos afirmar que verdaderamente percibimos la individualidad en ciernes de cada
nifio? Para que la preocupacion por el individuo sea més que simple retdrica o buenas
intenciones, debemos ser mds rigurosos en nuestros esfuerzos para comprender la
naturaleza de la individualidad y las maneras de desarrollarla. Este libro trata de
clarificar la naturaleza y el desarrollo de la voluntad como una de las vias para entender
mejor la naturaleza y el desarrollo de la individualidad.

Diferentes formas de voluntad

A partir del andlisis anterior, se pueden distinguir al menos tres formas
diferentes de voluntad. Hemos sefialado que un “yo”, o individualidad, fuerte o débil es
totalmente distinto de una personalidad fuerte o débil, la que a su vez es distinta de una
constitucion fisica fuerte o débil. En las descripciones de mis alumnos de escultura,
vimos que algunos han sido agraciados con una abundancia de energia mientras que
otros tienen menos. Esta energia pertenece a la voluntad en el &mbito de la constitucion
fisica/etérica. La llamaremos “voluntad vital”.

Cuén bien formadas resulten las esculturas que alguien crea depende de su
capacidad para integrar el pensar, el sentir y la voluntad. Un alumno puede ser capaz de
imaginar una forma pero incapaz de llegar a dominar los movimientos de sus manos
para plasmar dicha forma en la arcilla. Otro alumno puede ser muy capaz con sus manos
pero puede tener dificultad en visualizar la forma con el ojo de la mente. En ambos
casos estamos en presencia de la voluntad dentro del cuerpo astral o animico. Nos
referiremos a este tipo de voluntad como “voluntad animica”.

Por 1ultimo, el grado de esfuerzo que hace una persona, en especial para superar
las limitaciones de su constitucion fisica y animica, se origina en la voluntad del “yo” o
“voluntad espiritual”. Si hemos de educar la voluntad, debemos tener en claro qué
forma de voluntad estamos educando. Debemos, en realidad, tener en claro la manera en
que estas diferentes formas de voluntad se relacionan intrinsecamente una con la otra.

Yo -- individualidad -~ voluntad espiritual
Cuerpo astral --  personalidad --  voluntad animica

Cuerpo fisico/etérico -- corporalidad -- voluntad vital



11

Al principio, estas distinciones parecen confundir nuestra comprension de la
voluntad haciéndola més complicada. El peligro de complicar innecesariamente algo
simple es similar al peligro de simplificar demasiado una realidad compleja. Esto ultimo
es lo que sucede con lo que comunmente entendemos como voluntad. Mucho del
equivoco y de la confusion con respecto a la voluntad proviene del hecho de que
utilizamos la palabra “voluntad” para cubrir un amplio espectro de la realidad.
Imaginense que sélo contaramos con la palabra “color” y no tuviéramos nombres para
los colores individuales como rojo, amarillo y azul. Los esquimales tienen muchas
palabras distintas para la nieve porque su supervivencia depende de la habilidad para
distinguir claramente las sutiles pero importantes variaciones que ella presenta. De
manera similar, nuestro bienestar puede depender de nuestra habilidad para distinguir
las sutiles pero importantes diferencias entre las distintas formas de la voluntad.

Hemos diferenciado tres tipos de voluntad que corresponden al ser humano
tripartito, con cuerpo, alma y espiritu. En la Cuarta Conferencia de E/ Estudio del
Hombre, Rudolf Steiner distingui6 nada menos que siete formas diferentes de voluntad
que se corresponden con los siete aspectos del ser humano:

Cuerpo fisico --  instinto
Cuerpo etérico -- impulso/apetito
Cuerpo astral -- deseo

Yo -- motivo

Yo espiritual -- aspiracion
Espiritu vital -- proposito
Hombre espiritu ~ --  resolucién

En el Capitulo 3 veremos la importancia de todas estas siete formas de voluntad,
en especial la de las tres formas mdas elevadas. Por el momento continuaremos
ampliando nuestra comprension de la voluntad vital, la voluntad animica y la voluntad
espiritual. El lector observara que, en beneficio de la simplicidad, hemos combinado lo
fisico y lo etérico, reduciendo asi cuatro formas de la voluntad a tres. En si misma, esta
lista de términos es abstracta, lo que nos dificulta encontrarles relevancia y establecer
con ellos una conexion interna.

Para paliar esta falencia, trataremos de hacer mas concretas las distinciones entre
los distintos tipos de voluntad a través de un ejemplo. Imaginen a un auriga que sostiene
las riendas de sus caballos firmemente en la mano. Compararemos la voluntad de los
caballos con la del conductor. El conductor podria llegar a destino sin utilizar sus
caballos —podria caminar o podria tirar del carro ¢l mismo. En ese caso, el conductor
emplearia la fuerza de sus propias extremidades, pondria en ejercicio su propia voluntad
vital en lugar de utilizar la voluntad vital de sus caballos. Tal vez el conductor no tenga
la fuerza necesaria o tal vez simplemente quiera llegar a destino mas rapido y sin agotar
su propia voluntad vital.

El “querer” o desear ir a un lugar determinado de una manera determinada es
expresion de la voluntad animica del conductor, la voluntad de su cuerpo astral. Los
caballos también pueden tener una voluntad propia. Pueden tener mucha vitalidad, una
fuerte voluntad vital, y al mismo tiempo demostrar una terca voluntad de no ir a
ninguna parte o una desbocada voluntad de ir hacia cualquier parte menos hacia donde
el conductor se propone. Esta “voluntad propia” que exhiben los caballos no es su
voluntad vital, sino su voluntad animica. Un caballo terco o desbocado tiene una fuerte
voluntad animica propia que puede ser totalmente opuesta a la igualmente fuerte aunque
distinta voluntad animica del conductor. En una competencia entre voluntades animicas,



12

el conductor no tiene ninguna ventaja especial sobre los caballos. La tnica ventaja que
tiene el conductor reside en su potencial para dominar la voluntad vital y animica de los
caballos por medio de su voluntad espiritual. La ventaja potencial del conductor radica
no simplemente en su poder de pensamiento, que los caballos también poseen —tanto el
conductor como los caballos tienen cuerpos astrales —sino en su potencial para observar
su pensar, aprender de ¢l y modificarlo mediante la accién de su voluntad espiritual o
“yo”.

Fig. 1 El Auriga de Delfos

La voluntad espiritual de nuestro “yo” es el auriga, el conductor del carro. El
pensar, el sentir y la voluntad son los tres corceles de nuestra alma que nuestro “yo”
debe dominar. Algunos tenemos corceles de voluntad desbocada, otros tenemos una
voluntad terca, y otros mas tenemos alguna combinacién de estos dos tipos, que se
intercambian sin aviso. Cualquiera sea el tipo de caballos que le toquen al conductor, su
tarea es dominar la voluntad animica y vital de los mismos. No importa que tengamos
un exceso o un déficit de voluntad vital, no importa cudles sean las fortalezas y
debilidades de nuestra voluntad animica, el desafio para nuestra voluntad espiritual es el
mismo —dominar la voluntad vital y la voluntad animica que el destino nos ha dado.

En resumen, podemos decir que el conductor ejerce su voluntad vital cuando
realiza un esfuerzo fisico. Ejerce su voluntad animica cuando hace un esfuerzo interior
en el pensar, el sentir y la voluntad, como el que realiza cuando dirige sus acciones
exteriores por medio del pensar y del sentir. Més importante aun, el conductor, a
diferencia del caballo, puede aprender de la experiencia pasada y puede cambiar su
modo de pensar y hacer las cosas, mediante acciones por él mismo originadas. El
conductor ejerce su voluntad espiritual sdlo cuando su esfuerzo interno esta dirigido a
desarrollar nuevas capacidades y/o a equilibrar tendencias unilaterales en su
constitucion corporal o animica.



13

Tanto la voluntad animica como la espiritual suponen esfuerzo interior en
contraste con el esfuerzo exterior de la voluntad vital. Es por esta razén que la voluntad
animica y la espiritual son a menudo confundidas. La caracteristica principal de la
voluntad espiritual es que el esfuerzo interior que ella supone es originado por el
individuo mismo. Por ejemplo, se ejerce la voluntad animica al aprender a tocar un
instrumento musical. La voluntad espiritual se pone en juego sélo cuando el individuo
hace ese esfuerzo desde si mismo y no porque el padre o el maestro lo obligue a hacerlo.
Es por ello que la libertad humana existe s6lo cuando ponemos en ejercicio nuestra
voluntad espiritual. En nuestra voluntad vital y en nuestra voluntad animica realizamos
elecciones y ponemos esfuerzo, pero esas elecciones y ese esfuerzo se realizan en
libertad s6lo cuando son originados por nuestra voluntad espiritual, nuestra verdadera
individualidad.

La idea de que todo desafio interior o exterior constituye una oportunidad para
desarrollar nuestra voluntad espiritual, nuestra individualidad espiritual, transformando
los elementos no libres de nuestra voluntad vital y de nuestra voluntad animica le da
sentido y proposito a la vida. Nuestra voluntad vital y nuestra voluntad animica pueden
ser fuertes o débiles, pero la voluntad espiritual de nuestra individualidad nunca es
demasiado fuerte —siempre, en todos los casos, es posible fortalecer nuestra
individualidad, que no es lo mismo que nuestra personalidad. Los elementos de
nuestras naturalezas corporal y animica que no son libres sirven a un fin superior:
proporcionan la sustancia sobre la que trabaja nuestra individualidad espiritual. Al
cultivar nuestra voluntad espiritual, desarrollamos nuestra verdadera individualidad.



CAPITULO 2

Voluntad neuro-sensorial y voluntad sensible

En el Capitulo 1 pudimos ver una relacion entre el esfuerzo interior, la voluntad
espiritual y el desarrollo de la individualidad humana. Tomados en conjunto estos
conceptos arrojan nueva luz sobre el rol de la educacion y, en realidad, sobre el
significado mas profundo de todas las formas de la cultura. Si las muchas facetas de la
educacion y de la cultura son los rayos de una gran rueda, en el centro encontramos el
esfuerzo de cada ser humano por realizar su verdadera y completa individualidad.

Es ampliamente aceptado que la educacion debe servir al desarrollo del potencial
fisico y mental de cada nifio. Nos hemos referido a este aspecto reconocido de la
educacion al hablar del desarrollo de la voluntad vital y de la voluntad animica.
Introdujimos estos términos para presentar el concepto de voluntad espiritual, distinta
de la voluntad animica y de la voluntad vital. Desde el enfoque aqui desarrollado,
voluntad espiritual es sinébnimo de “yo”, ego, individualidad.

Estos términos son necesarios, no como jerga alternativa para usar o descartar
seglin nos plazca, sino para expandir nuestra percepcion de la naturaleza humana y, por
ende, de lo que le compete a la educacion. Si, como padres y maestros, asumimos el
compromiso de desarrollar todo el potencial de nuestros nifios, entonces no podemos
rehuir el ocuparnos de su ser mas profundo y esencial, de su individualidad espiritual.
Se debe distinguir la individualidad de un nifio, aquella que dice “yo0”, de su mente y de
su cuerpo. La educacion desarrolla la mente y el cuerpo, pero mas importante aun,
desarrolla la individualidad espiritual a través del esfuerzo interior que la individualidad
realiza al asir y dominar la mente y el cuerpo. El conductor del carro es la voluntad
espiritual que sostiene las riendas de la voluntad vital y de la voluntad animica, el
conductor del carro es el “yo” que domina a la cabeza, al corazén y a la mano.

De lo expresado resulta claro que debemos ofrecerles a nuestros nifios
oportunidades para que lleguen a dominar no s6lo su pensar, sino también su sentir y su
voluntad. Si su pensar, sentir o voluntad no estan bien desarrollados o son débiles, los
ayudaremos a fortalecer dichas capacidades. Pero también podemos guiar a nuestros
nifos hacia el control de tendencias que sean demasiado fuertes. Los objetivos de la
educacion deben incluir el dominio tanto de los aspectos demasiado fuertes de las
naturalezas corporales y animicas de los nifios, como de los demasiado débiles. Al
asumir el control de lo demasiado fuerte y de lo demasiado débil de su naturaleza,
nuestros nifios desarrollan su verdadera individualidad.

Consideraremos ahora de manera mas concreta como se desarrolla la voluntad
espiritual a través del contenido y los métodos de las actividades educativas. En el
Capitulo 1 vimos que desarrollamos nuestra voluntad espiritual transformando las
limitaciones innatas —y, por ende, no libres —de nuestro pensar y de nuestra voluntad.
Vimos también que esto se logra por medio de los esfuerzos complementarios de llevar
voluntad a nuestro pensamiento y pensamiento a nuestra voluntad. Estas actividades
internas fueron presentadas a través de dos ejercicios sencillos que en la practica no
resultan faciles. Sencillos o dificiles, tales ejercicios de pensamiento y voluntad no son
generalmente incluidos en el curriculo escolar. Sin embargo, podemos ver que toda
materia que ensefiamos a los nifios desarrolla la voluntad en el pensamiento o el
pensamiento en la voluntad.



El desarrollo de la voluntad en el pensar

En todas las escuelas se ensefia lectura, escritura y aritmética. ;Por qué
enseflamos a nuestros nifios a leer, escribir, contar, medir, sumar y restar? Obviamente
porque necesitaran estas habilidades para funcionar en el mundo de hoy. Pero hay una
significacion mas profunda. Al aprender a ejercer capacidades cognitivas tales como
leer, escribir y realizar célculos aritméticos, ponemos en ejercicio la voluntad en el
pensar y, de esa manera, desarrollamos libertad en el pensar. Todas las actividades
cognitivas desarrollan voluntad en el pensar.

Para hablar con exactitud, nadie necesita aprender a pensar. Desde el momento
en que nos despertamos hasta que nos dormimos, la corriente de pensamientos de
nuestro mondlogo interior fluye a través nuestro con la misma inevitabilidad que la
circulacion de la sangre. Damos por descontado que al despertarnos lo hacemos tanto
dentro de un mundo interior de pensamientos como en un mundo exterior de objetos.
Cuando hablamos de aprender a pensar, nos referimos al proceso de ordenar y elaborar
el mundo de pensamientos que nos es dado y que inicialmente es limitado y sin forma.
Esto ocurre, en gran medida, a través de la imitacion de los hablantes y pensadores
adultos, es decir, sin una intervencion formal. La educacion formal ofrece una gama de
disciplinas mas amplia que la que se podria esperar dentro del ambito informal de la
familia. En consecuencia, la intencidon implicita, si no explicita, de toda educacion
formal es educar al ser humano total, o, al menos, educar mas de la naturaleza humana
que lo que las circunstancias individuales pudieran ofrecer.

Cualquiera sea el enfoque educativo, nadie cuestiona la importancia de
desarrollar las capacidades cognitivas. Hay, en cambio, menos claridad y unanimidad en
cuanto a la importancia de las artes y las manualidades. Hasta no hace mucho tiempo, la
habilidad de tejer o la de tallar madera tenian un valor practico. Hoy tales habilidades ya
no son esenciales para las exigencias de la vida. No obstante, si ponemos nuestro interés
en las capacidades interiores, y no meramente en las destrezas externas desarrolladas a
través del arte y las manualidades, descubrimos la importancia contemporanea de
dichas disciplinas.

En estas actividades ejercitamos nuestras extremidades. Al igual que con el
pensar, nadie necesita aprender a mover sus extremidades. Pero nuestras extremidades
se sacudirian sin ton ni son en un mero garabatear o correr desbocadamente o chocar
contra todo, si los movimientos de nuestros pies y manos no fueran ordenados y
dirigidos por la intencionalidad del pensamiento. A través de las artes y las
manualidades aprendemos a dominar nuestra voluntad mediante el poder del
pensamiento. Todas las actividades artisticas y manuales desarrollan el pensamiento
dentro de la voluntad.

El desarrollo del pensar en la voluntad

Pasaremos ahora revista a algunas actividades especificas en relacion con el
desarrollo no so6lo de la voluntad sino del pensamiento en la voluntad. En este capitulo,
no me extenderé mas sobre las maneras especificas en que las actividades cognitivas
desarrollan la voluntad en el pensar. Si bien hay mucho que dilucidar en cuanto al
desarrollo de la voluntad en el pensar por medio de las actividades cognitivas, dejo esta
tarea a otros que tengan mds experiencia en ese campo. El desarrollo del pensamiento
en la voluntad por medio de las artes y las manualidades no so6lo es el area en la que



16

tengo experiencia, sino que, de las dos areas, esta es la que hoy menos se comprende y
se fomenta a través de la educacion.

Hojas con renglones versus hojas sin renglones

Comenzaremos con un tema aparentemente menor: darles a nuestros nifios papel
con renglones o papel sin renglones para escribir. En la actualidad, es practica comtn en
la mayoria de las escuelas darles a los nifios hojas con renglones sin siquiera considerar
la alternativa de las hojas sin renglones. Como adultos estamos tan acostumbrados a
usar papel con renglones que posiblemente nunca se nos ocurra la opcion de usar papel
liso. Es mads, si nuestra intencidon es obtener los mejores resultados, el papel con
renglones ciertamente aumentara las probabilidades de una escritura uniforme y legible.
Sin embargo, al darles a los nifios hojas con renglones, se pierde una oportunidad de
desarrollo. Al escribir sin renglones debemos visualizar y sentir la rectitud, debemos
sentir y crear las lineas paralelas. La capacidad de escribir derecho y en lineas
paralelas puede parecer, en si misma, no tan importante. El escribir en papel sin
renglones s6lo adquiere importancia cuando el ejercicio del pensamiento en la voluntad
es parte integral de nuestros objetivos educativos. La importancia de esta practica se
hace aun mas evidente si nos preguntamos: /por qué ensefiamos a escribir a mano a los
ninos? ;Por qué no dejar que desde el primer grado usen esténciles, maquinas de
escribir y procesadoras de texto para la escritura?

Mas alla de que no siempre se pueda disponer de elementos mecadnicos para
escribir, existe otra buena razon para que los nifios aprendan a formar sus propias letras.
Al presionar las teclas (como lo estoy haciendo en este momento) estoy poniendo en
ejercicio voluntad dirigida por el pensamiento, pero se trata de una voluntad mecanica.
Mi voluntad se ajusta a las exigencias mecanicas de la maquina. Mi voluntad y la de
todos los demds usuarios de una maquina similar responden a la misma actividad
mecanica. (No me refiero a la actividad pensante que provee el contenido de lo que
escribo, sino al pensamiento que demanda la forma de escribir.) No se trata de mi “yo”
pensando dentro de mi voluntad, sino de mi voluntad pensante respondiendo a la
voluntad pensante plasmada en la maquina. En cambio, cuando escribo a mano, yo
formo las letras, yo pienso dentro de mi voluntad.

El escribir sin renglones es s6lo una extension del formar nuestras propias letras.
El abandonar el uso de papel sin renglones es un paso pequefio, pero no insignificante,
hacia el abandono de la escritura a mano. A medida que la educacion se vuelve cada vez
mas dirigida por la necesidad de prepararse para un empleo en el mundo real —un
mundo irénicamente cada vez mds determinado por una realidad virtual —no es
inconcebible que la escritura manual pueda correr la suerte del coche tirado por caballos
y volverse una rareza pintoresca. No importa cuanto valor esté perdiendo la escritura a
mano desde un punto de vista practico, su valor crece cuando se la mira como medio
para desarrollar la individualidad a través del ejercicio del pensamiento en la voluntad
bajo la direccién del “yo”.

El desarrollo del sentir en la voluntad
La escritura sobre papel sin renglones tiene otro aspecto de importancia para el

desarrollo humano. Al describir las virtudes de escribir sin renglones utilicé estas
palabras: “debemos visualizar y sentir la rectitud a medida que escribimos, debemos



17

sentir 'y crear las lineas paralelas.” El uso de la palabra sentir tiene especial significado.
Hasta aqui hemos hablado del pensar en la voluntad y de la voluntad en el pensar. /Y el
sentir? ;Como desarrollamos el sentir en si? ;Como se desarrolla el sentir en relacion
con el pensar y la voluntad? Hemos visto como las actividades manuales tales como
escribir ejercitan el pensar en la voluntad. Consideraremos ahora el desarrollo del
“sentir en la voluntad”. Trataré de caracterizar y demostrar su desarrollo a través de la
actividad practica de tallar una cuchara en madera.

Dos maneras de tallar una cuchara

Hay muchas formas de hacer una cuchara. Voy a describir dos maneras
opuestas. El trabajo con madera intimida a la mayoria de la gente porque es obvio que
una vez que se corta un trozo de madera, no se lo puede volver a poner. Por esa razon,
es natural suponer que primero se debe dibujar la forma, en este caso de la cuchara,
sobre la madera y luego recortarla con una sierra. Una vez que se ha recortado la forma,
se pueden emplear gubias, escofinas y papel de lija para refinar y dar terminacién a la
forma final de la cuchara.

Fig. 2. Como hacer una cuchara
dibujando y recortando

Si fabricar cucharas es nuestro medio de vida, en cuyo caso la velocidad de
produccioén tiene incidencia econdmica, el método arriba descripto es absolutamente
recomendable. Si, en cambio, nuestro objetivo es educativo, debemos darles
importancia a otros factores. En especial debemos preguntarnos: ;qué capacidades nos
proponemos que desarrollen nuestros alumnos? Dibujar la forma de una cuchara y
recortarla ejercita la coordinacion cabeza-mano. Desarrolla el pensamiento en la
voluntad o lo que también denominaré “voluntad neuro-sensorial”. Si, en cambio,
nuestro propdsito es desarrollar cabeza, corazéon y mano, o pensar, sentir y voluntad,
buscaremos otros métodos que permitan que el sentir est¢ mas activo en si mismo y
también como mediador entre el pensar y la actividad volitiva de las extremidades.

Para hablar con exactitud deberiamos decir “voluntad con pensamiento y
sensibilidad”. Sin embargo, el término “voluntad sensible” es més fluido y enfatiza que
el sentir puede dar intencionalidad a nuestra voluntad de la misma manera que el pensar.
De hecho, el analisis que sigue a continuacion gira en torno a la distincion entre las
acciones basadas en la voluntad con pensamiento en contraste con las basadas en la
voluntad con sensibilidad. No obstante debe entenderse que, en el uso que aqui se le da,
el término voluntad sensible incluye el elemento de pensamiento y, por ende, se refiere
a la integracion armoénica de pensar, sentir y voluntad. En contraste con la voluntad con



18

pensamiento o voluntad neuro-sensorial en la que participan solo la cabeza y las manos,
la voluntad sensible involucra y armoniza a la cabeza, al corazon y a la mano.

Nuestra tarea educativa es, fundamentalmente, desarrollar al ser humano “total”,
al “nifio total”. Sin embargo, es simplista creer que estamos educando al nifio total
simplemente porque ejercitamos su cabeza, corazén y mano a través de actividades
cognitivas, artisticas y fisicas. Tener arte y manualidades de cualquier forma es, en
cierto sentido, mejor que no tenerlas. Pero hay diferentes maneras de trabajar en las
artes y las manualidades que desarrollan no solamente habilidades externas diferentes,
sino, mas importante aun, capacidades internas totalmente diferentes. Podemos hacer
una cuchara, por ejemplo, segin la manera neuro-sensorial o segin la manera de la
voluntad sensible. El primer método para hacer una cuchara arriba descripto representa
un enfoque neuro-sensorial donde se pone el énfasis en el pensamiento analitico y el
proceso mecanico. ;Como podriamos tallar una cuchara de manera que se ejercite la
voluntad sensible?

Podemos cortar un trozo de madera que tenga determinado grosor, ancho y
largo. La proporcion que le demos al trozo de madera seré parte de la forma final de la
cuchara. De manera sutil pero significativa, contribuiré a la sensacion que la cuchara dé
al tomarla; por ejemplo, que se la sienta tosca o delicada. Podemos decidir la calidad de
la proporcidn sin tener en mente la forma final de la cuchara. Si nuestro proposito es
ejercitar la voluntad sensible, el tener una imagen preconcebida de la forma no sélo es
innecesario sino que debe ser desalentado. Por este motivo, no dibujaremos ninguna
forma sobre la madera. Podemos empezar, en cambio, por preguntarnos: ;qué aspectos
del bloque original queremos conservar, tales como su proporcion, por ejemplo, y qué
aspectos queremos cambiar? Por ejemplo, si la madera es chata y angulosa, la
sentiremos incomoda en las manos, de modo que redondearemos las esquinas. Ver la
Fig. 3, que ilustra el primer paso de un método para fabricar una cuchara ejercitando la
voluntad sensible.

I
g

Fig. 3

Habiendo eliminado las esquinas puntiagudas, nos damos cuenta de que todavia
se la siente demasiado grande en didmetro. Asi que rebajamos el didmetro con una
escofina, controlando a ojo, pero mas importante aun, comprobando como se siente al
sostenerla en la mano. Podemos proceder igual con el cuenco de la cuchara. Podemos
hacer una depresion suave para empezar, ¢ ir agrandandola y profundizandola
gradualmente seguin lo que sintamos y pensemos que es adecuado para el eventual uso
de la cuchara. De esta manera, desde el principio hasta el fin, todo el proceso consiste
en ir encontrando intuitivamente el camino segin lo que sentimos. Esto es de especial



19

importancia cuando se trata de encontrar una relaciéon armoniosa entre el mango y el
cuenco de la cuchara.

-

Fig. 4
Soélo la voluntad sensible
puede armonizar la forma
de la cuchara en todos sus lados

Este método no produce necesariamente mejores resultados ya que se pueden
fabricar todo tipo de hermosas cucharas y otros objetos empleando la manera mas
mecanica o neuro-sensorial. Como educadores lo que importa es que guiemos las
actividades tales como tallar una cuchara no simplemente segun nuestra preferencia o
costumbre sino segun criterios evolutivos: ;necesitan estos nifios desarrollar su voluntad
neuro-sensorial o su voluntad sensible?

Es perfectamente 16gico que un maestro de tallado en madera utilice el proceso
de dibujar y recortar con un grupo o con un alumno individual cuando sienta que el
aspecto neuro-sensorial necesita fortalecimiento. Sin embargo, en general, la vida y la
educacion contemporaneas ya ofrecen amplias oportunidades para que los nifios
desarrollen la coordinacién cabeza-mano de su voluntad neuro-sensorial. Las
herramientas y métodos para tallar madera, a diferencia de cortar madera, son
especialmente adecuadas para el ejercicio de una voluntad mas intuitiva, la voluntad
sensible. En realidad, el ejercicio de la voluntad sensible es la mejor justificacion, sino
la tnica, para incluir el tallado en madera dentro del curriculo de las escuelas
contemporaneas. Si el desarrollo de la voluntad sensible no figura entre nuestros
objetivos pedagdgicos, y si las artes y las manualidades tales como el tallado de madera
no se encaran de manera que contribuyan a ese desarrollo, entonces seguramente se
habra de imponer la opinion de que las artes y las manualidades tienen poca relevancia
para la época actual.

Crear algo con las propias manos, aunque solo sea una vez en la vida, es sin
duda un saludable antidoto para evitar convertirse en consumidores pasivos. Sin
embargo, la razén mas importante para incluir el tallado de madera y otras artes y
manualidades en la educacién, no como materias optativas sino como actividades
basicas, es desarrollar la voluntad sensible, que en la mayoria de las personas esta
subdesarrollada. La voluntad sensible debe ser desarrollada en virtud de su propio valor,
simplemente como un aspecto de nuestro potencial humano. Sin embargo, hay otras
razones, razones sociales, por las que la educacion debe desarrollar el componente de la
voluntad sensible
de nuestra naturaleza humana.



Desarrollar 1a voluntad creativa propia de los escultores sociales

Dar forma a una cuchara o un cuenco a través de la actividad de nuestra voluntad
sensible tiene una importancia que va mas alld del fabricar hermosos objetos a mano.
Todo ser humano es un escultor social que modela y es modelado por las formas
sociales —politicas, econdmicas, educativas y culturales. En su mayor parte las formas
sociales son creadas e implementadas por medio del pensar analitico abstracto; es decir,
son implementadas y ejecutadas a través de la actividad de la voluntad neuro-sensorial.
La vida contempordnea estd regida por la voluntad neuro-sensorial. El ser humano
neuro-sensorial es el aspecto que educamos y que demanda la mayoria de las formas de
trabajo. En el mundo de hoy es esencial desarrollar la voluntad pensante del ser humano
neuro-sensorial. Pero hemos demostrado que el objetivo de la educacion, como ocurre
con el desarrollo humano en general, es dominar lo demasiado fuerte en igual medida
que fortalecer lo demasiado débil. En la actualidad, la voluntad neuro-sensorial esta
sobre-desarrollada y sobre-utilizada como si constituyera la Unica forma de ser y de
actuar en el mundo. En realidad, hay otros aspectos de nuestra humanidad, como la
voluntad sensible, que se encuentran subdesarrollados y sub-utilizados. La voluntad
neuro-sensorial es la fuente de nuestros mayores logros, pero es también la raiz de
nuestra ruina cuando sus limitaciones y su unilateralidad no estan equilibradas y
complementadas por la voluntad sensible. Una vida social sana dependera cada vez mas
de que los seres humanos desarrollen su voluntad sensible como complemento necesario
de su voluntad neuro-sensorial.

Debido a que la voluntad sensible estd subdesarrollada en comparacion con la
sobre-desarrollada voluntad neuro-sensorial, debemos buscar todas las oportunidades
posibles para desarrollar la voluntad sensible. La capacidad de sentir la tosquedad de
nuestra cuchara y de percibir intuitivamente paso a paso como hacerla mas armoniosa
tiene una importancia que va mas alla de la fabricacion de cucharas. A medida que se
despierta y se desarrolla, por medio de actividades tales como el tallado en madera y
otras artes y manualidades, nuestra voluntad sensible puede comenzar a manifestarse en
otros campos. Por ejemplo, sentiremos mds intensamente la rigidez y torpeza de las
formas sociales. Tales percepciones sensibles despertaran nuestra voluntad creativa para
transformar las formas sociales muertas y caoticas en formas mas vivas y armoniosas.
De esta manera, todos nos convertiremos en lo que Joseph Beuys denominé “escultores
sociales”. En el Capitulo 3 exploraremos en mayor detalle las implicancias sociales del
desarrollo de la voluntad sensible. Pero antes de pasar a ello, analizaremos algunas otras
maneras en que se puede desarrollar la voluntad sensible por medio de las artes y las
manualidades.

La cera de abejas y la arcilla

La aspiracion de educar al ser humano total demanda una cuidadosa reconsideracion de
muchos supuestos y costumbres. Detalles que en el pasado pueden haber parecido
menores adquieren mayor significacion. Por ejemplo, los maestros que ponen a los
nifos a modelar son dignos de elogio, cualquiera sea el material y el método que
empleen. Ahora bien, al no ser ellos mismos escultores, la mayoria de los maestros
comprensiblemente acepta con beneplacito cualquier indicacién que les sirva de guia.
En las escuelas Waldorf existe la opinién prevalente de que desde el jardin de infantes
hasta el tercer grado los nifios deben modelar con cera de abejas. La exaltacion de los
méritos de la cera de abejas incluye por regla general el dictamen de que la arcilla no



21

debe ser utilizada con los nifios pequefios porque resulta perjudicial para ellos. La
explicacion que comunmente se da es que la arcilla fria y himeda les roba fuerzas a los
ninos.

Si eso es asi, bien podemos preguntarnos si es perjudicial para los nifios
pequetios jugar en los charcos, en los arroyos, en la arena humeda, en el barro, en la
nieve y en el agua fria del lavatorio. Jugar con tales elementos puede ensuciar y por lo
tanto causar inconvenientes, pero nunca oi a nadie decir que son perjudiciales. Todo lo
contrario, generalmente se lo considera normal y saludable. Si hay algo para
preocuparse, tiene que ver sin duda con aquellos nifios que le rehuyen a jugar con
materiales como la arena y la nieve. Se observa el mismo sano deleite y el mismo juego
creativo en un grupo de nifos jugando y ensuciandose en una cantera natural de arcilla
que en un arenero.

Tales observaciones por si solas son razon suficiente para tomar con pinzas la
opinién de que la arcilla resulta inapropiada o perjudicial en los primeros afios. Quienes
no confien en su propia experiencia acerca de la naturaleza saludable del modelado en
arcilla pueden recurrir a Rudolf Steiner para la opinion definitiva. La investigacion
realizada por colegas tanto de Europa como de los Estados Unidos, no ha encontrado
hasta ahora ningun comentario de Steiner que aluda a los efectos negativos de la arcilla
en cualquier edad. Por el contrario, Steiner dijo: “Continuamos este [trabajo artistico
fundamental en los grados 1 a 4] avanzando hacia las formas plasticas tridimensionales,
usando plastilina si se dispone de ella y si no, cualquier otro material que se consiga —
aunque sea el barro de la calle, no importa. El punto es desarrollar la habilidad para ver
y sentir las formas.” Segunda Conferencia sobre el Curriculo, del libro Cologuios
Pedagogicos.

Planteo la cuestion del modelado en arcilla por dos razones. Como maestro de
escultura me siento en el deber de cuestionar lo que aparece como un dogmatismo
infundado en mi esfera de actividad. Pero el uso de arcilla no es la verdadera cuestion.
De manera mas importante, sirve como ejemplo de aquello sobre lo que debemos estar
alerta. Si advertimos una actitud dogmatica, por minima que fuera, colandose en una o
dos areas de nuestro trabajo educativo, ;no es probable que existan otras? La cuestion
que planteo es la amenaza que representa, en si misma, una actitud dogmatica, en la
que, en nombre de “el mejor procedimiento”, cualquier principio o método queda fijo
como la Unica forma correcta. La razén por la que debemos estar alerta ante la mas
minima expresion de una actitud dogmatica es que, como gesto del alma, constituye el
polo opuesto de lo que hace que la educacion sea un arte. Considerar perjudicial a la
arcilla es provocar un cortocircuito en una actividad pedagodgica potencialmente
creativa. En vez de juzgar a la arcilla como buena o mala, podriamos preguntarnos: ;qué
ofrece cada material —cera de abejas, arcilla, arena, barro, madera, lana —para el
desarrollo de diferentes capacidades? Si nuestro gesto interior es de apertura a la
experiencia en lugar de cerrazén conceptual, estaremos abiertos para apreciar el
potencial de un material para activar un aspecto de la naturaleza humana, mientras que
otro material puede resultar mejor para ejercitar otra capacidad.

Podriamos descubrir que ciertos materiales se prestan mejor para la actividad de
la voluntad neuro-sensorial mientras que otros resultan mejor para la actividad de la
voluntad sensible. Si resolvemos que es necesario ejercitar la voluntad neuro-sensorial
de los alumnos, es decir, lo que cominmente se llama la coordinacion cabeza/mano,
entonces la cera de abeja resulta muy adecuada. El gusto por hacer objetos reconocibles
—cuencos, aves, etc. —pero especialmente, la manera de modelar con la cera formas
pequeias con las puntas de los dedos pone en accion a la voluntad neuro-sensorial. Si,



22

en cambio, queremos que los nifios ejerciten su voluntad sensible, la arcilla resulta
particularmente adecuada. La arcilla se presta naturalmente a ser usada en cantidades
mas grandes que invitan movimientos de la mano entera. Esto a su vez permite a los
alumnos concentrarse en sentir la cualidad de las formas mas que en asociaciones
conceptuales.

La cera de abejas que se usa para modelar es, con frecuencia, de colores
brillantes. Tanto a los nifios como a los maestros estos colores les pueden parecer
alegres y divertidos; por ejemplo, un gnomo con una camisa roja, pantalones azules, y
un sombrero verde con una pluma amarilla. ;Cudles son las cuestiones pedagogicas que
podria considerar el maestro en relacion con el color de la cera de abejas? Si queremos
que los niflos tengan una experiencia con el color, los hacemos pintar. Cuando pintan no
esculpen, no le dan al pigmento forma tridimensional. Si queremos que tengan una
experiencia con la forma, debemos ayudarlos a concentrarse en el modelado de la arcilla
o la cera de abejas. Al darles cera de abejas de color, los estamos distrayendo de una
experiencia plena con la forma; les estamos pidiendo que pinten mientras esculpen.
Dicho de otra forma, el uso de cera de abejas de colores brillantes estimula la voluntad
neuro-sensorial. Si nuestro proposito pedagdgico es desarrollar la voluntad sensible a
través del modelado de formas, entonces usaremos arcilla o cera de abejas que tenga un
simple tono tierra.

Ritmo del dia con voluntad neuro-sensorial o con voluntad sensible

En el mundo de hoy ofrecer actividades artisticas o artesanales de cualquier tipo
y forma es mejor que no ofrecerlas de ninguna manera. No obstante, si nuestro
proposito es desarrollar la voluntad sensible, entonces no alcanza con so6lo incorporar
actividades artisticas y manuales en el programa. Por lo menos dos factores deben ser
tenidos en cuenta. El primer requisito es que las actividades artisticas y manuales se
realicen de una manera que ponga en accion la voluntad sensible. En realidad, la forma
en que hoy se encaran las actividades artisticas y manuales ejercita principalmente la
voluntad neuro-sensorial. Los educadores se encuentran, en gran medida, en territorio
inexplorado en lo que respecta a materiales y métodos que pongan en accién a la
voluntad sensible. El desarrollo de la voluntad sensible no ocurre por si mismo; debe ser
cultivado con un proposito claro y perseverante.

El segundo factor se refiere al contexto de las clases de arte y manualidades
dentro del ritmo diario del programa escolar. Es posible que las actividades artisticas y
manuales sean encaradas, en si mismas, de maneras que activen la voluntad sensible,
pero el ritmo del programa diario de la mayoria de las escuelas es abrumadoramente
neuro-sensorial. El caracter neuro-sensorial de la jornada escolar opera en contra de
cualquier intento de cultivar la voluntad sensible que se realice en las actividades
artisticas y manuales.

Las escuelas Waldorf tienen un bloque largo para la clase principal, pero el resto
del programa es como en la mayoria de las escuelas con bloques de cuarenta y cinco
minutos. Las consideraciones que determinan un programa diario de varios periodos
cortos son: 1) la mayoria de las materias cognitivas y de artes escénicas funcionan bien
dentro de ese esquema horario; 2) esta pareciera ser la inica manera de incluir todas las
materias del programa. Lo que no recibe mucha consideracion, si es que acaso recibe
alguna, es que este tipico ritmo diario surge de y sustenta al ser humano neuro-sensorial
y no a la voluntad sensible. Cuando el desarrollo del ser humano neuro-sensorial es
nuestro legitimo objetivo, como en las materias cognitivas, un tempo staccato,



23

sanguineo, para las clases resulta apropiado. En cambio, cuando el propdsito es
desarrollar la voluntad sensible, el ritmo de clases convencional resulta inadecuado, si
no contraproducente.

En tanto el maestro y los alumnos estén conscientes del tiempo, en tanto no
puedan dejar de pensar y de charlar sobre todo tipo de cosas ajenas a la tarea, no habran
podido apartarse de su naturaleza neuro-sensorial para introducirse en su voluntad
sensible. La voluntad sensible se manifiesta como una absorcion concentrada e
intemporal en la tarea que se esté realizando. Los alumnos que se quejan porque la clase
no se acaba lo hacen porque estan varados en su naturaleza neuro-sensorial. En
contraste, aquellos que se quejan porque el tiempo ha pasado volando, sienten que han
sido despertados bruscamente de un mundo de ensuefio, el mundo genuino de su
voluntad sensible, para ser empujados de nuevo al mundo neuro-sensorial.

Como ciudadanos del mundo actual, la mayoria de los educadores Waldorf y de
los alumnos Waldorf de nuestra época se sienten mas comodos en su naturaleza neuro-
sensorial. La humanidad se estd volviendo patologicamente neuro-sensorial.
Patologicamente no es un término demasiado fuerte si entendemos su significado
como “compulsivamente” neuro-sensorial. En realidad, el mayor peligro consiste en
subestimar los efectos neuro-sensoriales de nuestra creciente cultura tecnoldgica.
Nuestros nifios deben poder funcionar en este mundo neuro-sensorial, pero para vivir y
trabajar desde su humanidad integral, deben también desarrollar su voluntad sensible.

Puede que nuestra intencion sea educar al ser humano integral, pero a nuestra
practica educativa le falta un largo camino por recorrer. Para ser fieles al ideal de educar
al nifo integral, debemos distinguir entre nuestros ideales y nuestras acciones. Tenemos
que reconocer que nuestra propia educacion y la presion de la sociedad nos empujan a
sobre-enfatizar el intelecto neuro-sensorial y la voluntad neuro-sensorial. En lo que
respecta a educar la voluntad sensible, casi no hemos empezado.

Si estamos realmente comprometidos en educar al ser humano integral, no sélo
su voluntad neuro-sensorial, sino también y en igual medida su voluntad sensible,
entonces debemos prestar atencion a la indole general de la forma de la escuela tanto
como a su contenido. En una conversacion privada, hacia el final de su vida, Rudolf
Steiner sefialé que veia la necesidad de “girar el timon de la educacion Waldorf 180
grados”. Generalmente se interpreta que lo que quiso decir es que las artes y las
manualidades debian tener aun mas preponderancia. Pero dada la reputacion y la
imagen de las escuelas Waldorf como escuelas que ya tenian una fuerte dedicacion a
las artes, uno puede preguntarse cudl era la idea de Steiner. ;{No es posible acaso que
haya sentido una profunda preocupacion por el desarrollo unilateral de ser humano
neuro-sensorial en comparacion con el relativamente débil y subdesarrollado ser
humano de la voluntad sensible? ;Sentia que la escuela Waldorf tal como ¢l la habia
formado necesitaba hacer mas en lo que respecta al desarrollo de la voluntad sensible?

Rudolf Steiner fue lo suficientemente radical como para sugerir que el maestro
de grado debia permanecer con sus nifios durante los ocho afios de la escuela elemental.
(Habria quizas estado a favor de un ritmo de sélo tres periodos largos por dia,
agregandole al ya existente de la clase principal uno de igual duracién, en la segunda
mitad de la mafiana, para idiomas y artes escénicas, y el tercero a la tarde, solo para las
artes y las manualidades? El ser humano neuro-sensorial que hay en los maestros y los
alumnos es capaz de encontrar todo tipo de razones por las cuales el actual horario no se
puede o no se debe cambiar, salvo por pequefias concesiones aqui y alld. Pero si tan sélo
nos animaramos a probar, nuestra voluntad sensible floreceria. Podriamos entonces
quizas comenzar a descubrir la realidad total del ser humano integral. Tal vez también



24

podriamos descubrir lo que significa desarrollar al maestro integral y a la escuela
integral.

El maestro integral en una escuela integral

Si aspiramos a educar al nifio integral, al ser humano integral, entonces debemos
también ocuparnos en igual medida del desarrollo del maestro integral y de la escuela
integral. Cuando hablamos del nifio integral queremos decir el cuerpo, el alma y el
espiritu. Queremos decir la cabeza, el corazén y las manos, o el pensar, el sentir y la
voluntad de cada individuo. ;Coémo se aplican estos criterios de integralidad al
desarrollo del maestro integral y de la escuela integral?

Para convertirse en seres humanos integrales nuestros nifios deben no sélo
realizar una completa gama de actividades que pongan en accidn todas sus facultades
potenciales, sino que también deben encontrar modelos vivientes de integralidad
humana en las personas reales. Necesitan encontrar al maestro integral en una escuela
integral. Algunos pueden pensar que este es un ideal que esta fuera de nuestro alcance.
En lugar de buscar excusas o sufrir un colapso por tratar de hacer lo imposible, hay un
camino intermedio para explorar.

Nuestros nifios no necesitan maestros que ya sean integrales, necesitan como
modelo personas que se esfuercen por llegar a ser integrales. No necesitan una escuela
que ya sea integral, es suficiente con que sientan que la comunidad escolar se esfuerza
para ser mas integral. Es mas, los nifios no necesitan encontrar al maestro integral en
cada maestro individual sino en la comunidad de maestros. En este sentido, el maestro
integral es sinonimo de la escuela integral. Cada maestro como individuo sera
inevitablemente unilateral, pero con la suficiente atencion y cuidado, el cuerpo docente,
guiandose por el ideal de integralidad, puede ir formando y reformando la constelacion
de cualidades y capacidades humanas de sus integrantes. Esto es algo que ya se da en la
medida en que, como comunidad escolar, contiene un espectro de diferentes
capacidades interiores y exteriores entre sus miembros. Pero podemos hacer mas.

Si advertimos la necesidad de darle mayor énfasis al desarrollo de la voluntad
sensible dentro de nuestras escuelas, un paso importante seria crear un lugar dentro de la
comunidad escolar para individuos que cultiven activamente la voluntad sensible en sus
disciplinas. Por ejemplo, invitar aunque sea a un solo artista o artesano a unirse a la
comunidad escolar, no como maestro, sino como artista residente con su taller en el
predio de la escuela, tendria un efecto de enorme importancia. Tener un artista/artesano
trabajando en su taller les ofreceria a los nifios una experiencia de su propia voluntad
sensible que seria imposible de replicar con igual intensidad para el mismo artista en
calidad de maestro. Una visita ocasional al taller de un artista por parte de un grado
puede ser algo especial, pero implica, sin expresarlo, que la actividad de la voluntad
creativa es una novedad mas que una forma de ser. Aun cuando no esté trabajando
directamente con los alumnos, un artista/artesano trabajando en su taller aportaria un
elemento vital a una comunidad escolar comprometida con promover el desarrollo del
ser humano integral. Aunque s6lo fuera para servir mejor a nuestros alumnos, tenemos
motivos para hacer de nuestras escuelas algo mas que aulas para la ensefianza neuro-
sensorial. Deben convertirse en centros culturales donde una rica y variada vida cultural
promueva el desarrollo del adulto como parte esencial para promover el desarrollo del
nifio. En lugar de que los artistas deban adaptar el caracter de voluntad sensible de su
actividad a las exigencias de una organizacion neuro-sensorial, las escuelas deben



25

transformar su forma de organizacion para darle lugar a la voluntad sensible segun sus
propios términos.

Por supuesto esto so6lo puede ocurrir si los maestros y los padres entienden
plenamente el significado y las implicancias de educar al ser humano integral. Pero aqui
tocamos un punto sensitivo. En la medida en que nosotros mismos nos sintamos
comodos en el espectro completo de nuestra naturaleza humana, naturalmente
trataremos de formar nuestra comunidad escolar de manera que fomente al ser humano
de voluntad sensible en igual medida que al ser humano neuro-sensorial. Cualquier
resistencia a equilibrar hacia el lado de la voluntad sensible proviene de una tnica
fuente: una dependencia de la forma de ser neuro-sensorial. Con no poca frecuencia, los
intentos de promover las bondades de la voluntad sensible producen reacciones hostiles.
En la superficie, se proyecta sobre la voluntad sensible un temor a la anarquia, cuando
en realidad la causa mas profunda de la resistencia es el miedo a soltar la voluntad
neuro-sensorial, que nos resulta familiar, para desarrollar la voluntad sensible.

Como padres y maestros nos enfrentamos con las presiones convencionales de
nuestra época que incitan a preparar a los nifios para el “mundo real”. Pero ;cual es el
mundo real? Por cierto, el mundo global de la tecnologia y las corporaciones no va a
desaparecer de un dia para el otro. Pero ;jtenemos en claro para nosotros mismos y para
transmitirles a los padres cudl es nuestro proposito pedagodgico? ;Preparar a nuestros
nifios para tener éxito en el mundo tal como es en el presente o prepararlos para
transformar el mundo a la luz de su verdadera individualidad y humanidad?

La educacién estd evolucionando. Rudolf Steiner nos ha dado un marco
conceptual para comprender la evolucion de la conciencia humana. Steiner nos ha dado
indicaciones practicas, tanto sobre el contenido como sobre la forma, con respecto a
como mejor lograr la educacion de los nifios a la luz de la evolucidon humana. Steiner no
ofrecid tan solo ideales y teoria, sino que tratd de encarnar sus ideas en escuelas reales —
principalmente en Stuttgart y otras pocas mas en el transcurso de su vida. Steiner no
s6lo era un pensador, era un artista. Disefl6 edificios como los del Goetheanum, y como
un verdadero artista, fue quien mas criticé las limitaciones de sus creaciones. Vio como
podian ser mejoradas y desarrolladas. Asi como el impulso del Goetheanum es mas
grande que los dos edificios que €l cre6 con ese nombre, de la misma manera el impulso
Waldorf es mas que el contenido y los métodos educativos que hoy llevan ese nombre.
El impulso Waldorf para la educacion esta vivo ahi donde est4 en evolucion y muere ahi
donde se congela en el contenido y/o en la forma.

Inevitablemente, apareceran mas y mas escuelas que de una u otra forma tienen
el toque del impulso Waldorf para la educacion, pero en las que, en realidad, las
corrientes y la vision mas profundas de dicho impulso se manifiestan de manera diluida
o distorsionada. Esto no se puede evitar enteramente. No es posible mantener puro al
movimiento Waldorf. Tratar de proteger los nombres Waldorf y Steiner puede en
realidad ser un impedimento para aquellos que pretenden profundizar y extender el
impulso Waldorf para satisfacer las nuevas necesidades de los nifios que se estan
encarnando en la actualidad y que lo hardn en el futuro. Hay una creciente tension entre
el crecimiento cuantitativo y el cualitativo del impulso Waldorf en la educacion.
Algunos maestros estan dispuestos a hacer concesiones en la creencia de que es
necesario que la mayor cantidad posible de nifios sea alcanzada por alguna
manifestacion del impulso Waldorf aunque sea imperfecta. También existe la postura
igualmente convincente de que quizds sea necesario sacrificar algo del crecimiento
cuantitativo del impulso Waldorf para que éste pueda madurar y profundizarse a la luz
de la tarea espiritual de largo alcance de la educacion. Cada individuo debe decidir por



26

si mismo cual de estos impulsos se siente llamado a servir. Quizas algunos puedan hacer
ambas cosas, pero si no, ambas direcciones son honorables.

En cualquiera de los dos casos, el dedicarse a las cuestiones mas amplias y de
largo alcance de la evolucion humana que son centrales al impulso Waldorf esta
directamente relacionado con el satisfacer las necesidades de los nifios de hoy. Los
nifos que hoy tenemos ante nosotros necesitan encontrarse con adultos que
conscientemente se expandan mas alla de la realidad presente, que se dediquen
activamente a la creacion del futuro a través de su empefio por desarrollar nuevas
capacidades. Esto nos lleva a considerar las formas en que los padres y los maestros
pueden educar sus voluntades como parte esencial de educar las voluntades de los nifios.



CAPITULO 3

Voluntad colectiva y voluntad inclusiva

En el Capitulo 1 nos referimos al desarrollo de la individualidad libre y auténtica
como el objetivo primordial de la educacion. Vimos que las materias cognitivas llevan a
los alumnos a desarrollar voluntad en su pensar, mientras que las artes y las
manualidades requieren que aprendan a pensar dentro de su voluntad. En ambos casos,
es el esfuerzo realizado al ejercitar la voluntad en el pensar y el pensar en la voluntad lo
que desarrolla su voluntad espiritual, su individualidad espiritual. En el Capitulo 2
vimos que la mayoria de las materias, incluyendo las artes y las manualidades, se
enseflan de una manera que ejercita al ser humano neuro-sensorial pero deja sin
desarrollar la voluntad sensible. En nuestra aspiracion de formar seres humanos
completos, debemos tener presente el hecho de que estamos recién comenzando a
aprender como desarrollar la voluntad sensible en nuestros alumnos. En el Capitulo 4
analizaremos en mayor detalle las formas practicas en que podemos desarrollar la
voluntad sensible en los nifios de manera adecuada a su etapa de desarrollo, desde el
jardin de infantes hasta el fin de la escuela secundaria. Pero antes, conviene profundizar
en el desarrollo del maestro.

Hablo de desarrollo del maestro, en lugar de formacion del maestro, para
enfatizar el desarrollo permanente, de toda la vida, en contraste con lo que resulta
posible en un curso de formacion de dos afnos. También quiero subrayar el proceso de
transformacion interior auto-dirigido en contraste con el conocimiento adquirido desde
afuera sobre el desarrollo del nifio y el contenido y los métodos del curriculo.

Solo podéis llegar a ser buenos maestros y educadores si prestdis atencion no
solamente a lo que hacéis, sino también a lo que sois. Es en realidad por esta razon que
tenemos la Ciencia Espiritual con su vision antroposofica: para percibir la importancia
del hecho de que el hombre obra sobre el mundo no solo a través de lo que hace, sino,
mas que nada, a traves de lo que es.

Debemos, por sobre todo, ser conscientes de esta primera tarea educativa: que, en
primer lugar, hemos de hacer algo de nosotros mismos, para que pueda establecerse,
entre el maestro y los ninios, una solida relacion en el pensamiento, una relacion
espiritual interior.

—Rudolf Steiner, Stuttgart, 21 de agosto de 1919
(Conferencia 1 del Estudio del hombre)

La ciencia espiritual amplia nuestra comprension de lo que significa “hacer algo
de nosotros mismos”. A través del contenido de la Teosofia de Steiner y de otras
conferencias, aprendemos sobre la transformacion de nuestro cuerpo astral en yo
espiritual. Si tales ideas parecen abstractas, ello se debe a que parecen estar fuera de los
parametros de lo que podemos incorporar provechosamente a nuestras vidas. Sin
embargo, una comprension practica del yo espiritual puede llegar a darle proposito y
direccion a nuestra vida y a nuestro trabajo de todos los dias. Puede convertirse en el
fundamento de nuestro desarrollo continuo como docentes.

Los nifios saben de manera empirica, de manera inconsciente, cuales adultos
estan trabajando sobre si mismos y cuéles no. El “hacer algo de nosotros mismos” se
vuelve mas concreto, y por ende mas practico, cuando podemos entender lo que



28

significa desarrollar el yo espiritual. Al transformar nuestro cuerpo astral desarrollamos
nuestra auténtica individualidad (en contraste con nuestra personalidad). No importa
cuan modestos o inadecuados sean nuestros esfuerzos, es el desarrollo de nuestra
individualidad a través de la transformacion del cuerpo astral lo que influye sobre los
nifios de manera mas profunda que cualquier cosa que digamos o hagamos. Al trabajar
sobre nosotros mismos, les proporcionamos a nuestros nifios un modelo viviente de
individualidad en desarrollo que despierta su propia incipiente individualidad.

Ademas, es a través de la transformacion de nuestros cuerpos astrales que
desarrollamos la capacidad de percibir imaginaciones morales con respecto a nuestro
trabajo con los nifos. En este sentido, la transformacion de nuestros cuerpos astrales, la
transformacion de nuestros propios pensamientos, sentimientos e impulsos volitivos no
libres, constituye la disciplina clave para el arte de la educacion. Por ejemplo, podemos
transformar nuestra tendencia natural a actuar desde la simpatia y la antipatia subjetivas
en una nueva capacidad: prestar atencion a las cualidades de apariencia y
comportamiento exterior de un nifio y, a través de esta disciplina, desarrollar la mirada
para ver el alma y el espiritu individual del nifio.

La importancia que tiene el desarrollar el yo espiritual para nuestra tarea queda
explicita en estas tres oraciones:

““Cada época debe...preparar, debe llevar en si en estado preparatorio, lo que
habréa de venir en el siguiente periodo cultural.”

“En la sexta época, lo que debe ser desarrollado en las almas de los hombres es
el yo espiritual, asi como ahora lo que se esta desarrollando es el alma consciente.”

“El propoésito de la ciencia espiritual es preparar...para la sexta época
cultural.”

—Rudolf Steiner, Preparing for the Sixth Epoch
(Preparandonos para la sexta época)
Dusseldorf, 15 de junio de 1915

Para comprender cabalmente estos pensamientos, podriamos reflexionar sobre el
hecho de que durante la quinta época cultural, individuos como Platén y Aristoteles, a
través de sus escritos y de su trabajo con sus discipulos, cultivaron un modo de pensar
que preparo6 para la cultura cientifica de nuestra era, la quinta época cultural. De igual
manera, la sexta época serd una cultura cimentada en la ciencia espiritual, que debe ser
preparada hoy por individuos dedicados a desarrollar facultades y capacidades
espirituales. Hoy el alma consciente estd siendo desarrollada a través de la cultura
prevalente. En los circulos antroposoficos y Waldorf, tenemos un doble desafio:
debemos estar bien enraizados en la cultura del alma consciente de nuestra época vy, al
mismo tiempo, cultivar las primeras semillas de una cultura del yo espiritual. Podemos
realizar esto principalmente a través de nuestro esfuerzo individual para transformar los
elementos no libres de nuestro cuerpo astral y de lo que hagamos luego desde nuestras
capacidades transformadas. No hay ninguna razon para desanimarnos si nuestros
esfuerzos parecen demasiado modestos en su alcance y efecto.

Hay dos areas en las que podemos comprobar como el dominio de nuestros
cuerpos astrales tiene consecuencias practicas. La primera, como ya hemos visto, se
relaciona con servir mejor a los nifios a través de la calidad de las actividades educativas
que realizamos con ellos. Como educadores tenemos mucho que clarificar y profundizar



29

en cuanto a la transformacion de los elementos no libres de nuestro pensamiento,
sentimiento y volicion, sin lo cual nuestras teorias sobre el desarrollo del nifio y
nuestros métodos se vuelven una céscara sin vida. Si aceptamos la necesidad de
profundizar las bases de la formacion docente, seguramente han de surgir nuevas
maneras de formacioén docente, tanto en los cursos de preparacion previa como en la
formacion permanente. Para asegurar que el impulso Waldorf para la educacion no se
atrofie sino que crezca con mayor vitalidad, debemos ocuparnos de los modos en que
cada materia puede cultivar el pensamiento vivo y la voluntad creativa. Cuando
abandonamos el empefio por estandarizar “las buenas préacticas” y promovemos una
profundizacion mas individualizada del impulso Waldorf, ese cambio interior nos
mueve a cultivar nuestra voluntad espiritual. Desde esta perspectiva, existe una urgente
necesidad de dedicar tiempo y recursos a la tarea de llevar profundidad espiritual a la
formacién docente, tanto la preparatoria como la permanente.

Mientras que el trabajo con los nifios nos da el primer impulso para la auto-
transformacion, nuestro trabajo con los otros miembros del cuerpo docente, con el
personal de la escuela y con los padres nos ofrece sin duda el segundo impulso.
Nuestros colegas nunca dejan de sorprendernos y desconcertarnos con sus tan diferentes
maneras de pensar, sentir y ejercer su voluntad. jCuanto mas simple seria la vida si
nuestros colegas abrieran los 0jos y pensaran, sintieran y ejercieran su voluntad igual
que nosotros! Pero aparentemente la vida no estd hecha para ser tan simple ni facil, ya
que la misma diversidad que nos frustra y nos fastidia es obviamente obra de Dios.
Nuestros problemas con los demés no residen en nuestras diferencias, sino en nuestra
propia falta de comprension y de fuerza espiritual para reconocer la naturaleza
complementaria de nuestras diferentes maneras de ver y hacer las cosas. Son
unicamente las deficiencias de nuestra voluntad espiritual las que nos impiden encontrar
soluciones creativas que incorporen nuestros diversos dones y puntos de vista en lugar
de suprimirlos.

En este contexto, el desarrollo del yo espiritual puede verse como una necesidad
practica mas que como una posibilidad remota. La existencia misma de la escuela, su
capacidad de funcionar y sobrevivir dia a dia, dependen de la capacidad del cuerpo
docente, del personal y de los padres para trabajar juntos. Es en las esferas practicas de
la comunidad escolar donde se produce el encuentro en la voluntad —mi voluntad, tu
voluntad. La supervivencia practica de cualquier comunidad contemporanea depende
de nuestra capacidad para guiar nuestra voluntad en direcciones creativas mas que
destructivas. Si queremos que nuestras comunidades sean formadas por la voluntad
creativa y no por la voluntad destructiva, tenemos que tener en claro qué hace que la
voluntad se vuelva destructiva en lugar de creativa. Con este fin, sera necesario
discernir entre los distintos tipos de voluntad que dan forma a la vida comunitaria e
institucional. En particular, debemos distinguir entre “voluntad colectiva” y “voluntad
inclusiva”.

En la Conferencia 5 del curso The Social Future (El Futuro Social), dictado en
Zurich entre el 24 y el 30 de octubre de 1919, Rudolf Steiner introduce el nuevo
concepto de “voluntad inclusiva” diferente del concepto mas conocido de “voluntad
colectiva”. Steiner describe tres tipos de sociedad fundadas sobre tres expresiones
diferentes de la voluntad. Se refiere a las sociedades del pasado, como las monarquias,
por ejemplo, como “sociedades de poder” que se construian legitimamente sobre el
poder de un individuo lider en tanto que fuera la “voluntad divina” la que obraba a
través de la “voluntad individual”. Un eco de esta forma de orden social existe ain hoy
en la manera en que los padres crian a sus hijos. Durante los anos de la temprana
infancia, generalmente se considera necesario y bueno que los padres impongan a sus



30

hijos parametros claros sobre lo que es una conducta aceptable y lo que es inaceptable.
Los padres y los maestros asumen la autoridad y, por ende, el poder de crear un orden
social que consideran favorable a los intereses de los nifios. La mayoria de los padres no
abusan de su poder. El amor por sus hijos los motiva a ejercer su voluntad individual de
maneras que sirven al bienestar de los nifios en lugar de a sus propios fines egoistas.
Quizas en experiencias como estas podemos encontrar un reflejo de cémo la voluntad
individual sirve a una voluntad més elevada o divina.

Por muy adecuado y exitoso que tal orden social pueda resultar para una familia
con niflos pequefios, al acercarse la adolescencia, los padres y los maestros se ven
puestos a prueba en su habilidad para adaptarse a un cambio radical del orden social en
la casa y en la escuela. Cuando los nifios tratan de conseguir esto o aquello en sus
primeros afos, con frecuencia los padres se dan cuenta de que no deben ceder. Pero
oponerse a tales planteos se torna, gradual y a menudo dolorosamente, mas dificil para
los adultos a medida que se vuelve necesario para el desarrollo del nifio que piense por
si mismo y aprenda a actuar con responsabilidad. Realizar planteos y negociar para
lograr objetivos es un paso evolutivo ineludible en la biografia de cada nifio, y
recapitula un paso similar en la biografia de la humanidad.

Especialmente en los ultimos quinientos afios, a medida que las sociedades en
todo el mundo se fueron formando en torno al comercio y la industria (en lugar de la
agricultura), cada vez mads personas exigen el derecho a la autodeterminacion,
poniéndose a menudo en gran riesgo fisico y psicoldgico. Hoy en dia la necesidad de
ejercer la voluntad individual para determinar la calidad y direccion de su propia vida
surge como fuerza elemental en casi todos los corazones humanos. Sin embargo, en
cuanto multiples voluntades individuales se ponen de manifiesto, vemos el nacimiento
de la competencia y de la transaccion, en los que cada individuo reafirma su voluntad
contra la voluntad de los demas. Por esta razon Steiner denomina a este tipo de sociedad
la “sociedad de la transaccion”, basada en una “voluntad competitiva”. En muchas
sociedades se contintia creando el orden social a través de la autoridad de un individuo o
de una pequena elite porque se considera que la transaccidon y la competencia entre
individuos de manera generalizada es una fuerza antisocial que conduce al caos. La
historia de los tultimos siglos gira en torno al drama de respetar o reprimir la
individualidad. El surgimiento de los valores democraticos y de los procesos legales se
origina en el proposito de promover la individualidad.

El reconocimiento de los derechos y de la dignidad del individuo no puede ser
subestimado o dado por hecho. Y sin embargo, no por falta de apreciacion de lo que
tenemos, un creciente numero de personas encuentra dificil de aceptar los aspectos de
competencia y transaccion de la sociedad democratica/capitalista. Debido especialmente
a que la globalizacion hace que sea ésta el tinico tipo de sociedad, el interés personal y
la codicia que son legitimados por los valores capitalistas y facilitados por los procesos
democraticos aparecen cada vez mas claramente como destructivos y antisociales. Al
igual que los que lucharon por la democracia contra viento y marea, hay muchos que
hoy, desde profundidades que ni ellos mismos alcanzan a comprender, cuestionan la
premisa de que se debe aceptar esto como lo mejor que le es dado esperar a la
naturaleza humana. Los corazones humanos ansian desarrollar su potencial individual,
no solo para el propio ascenso y beneficio personal, sino también para servir mejor a las
necesidades fisicas, psicoldgicas y espirituales de la humanidad. Cada vez més personas
aspiran a construir una comunidad basada en la diversidad de las visiones y los talentos
que viven en cada individuo.

Rudolf Steiner se ocupa de este profundo anhelo humano cuando habla de una
“sociedad mancomunada” fundada sobre la “voluntad inclusiva”. Esta es la sociedad de



31

la sexta época cultural, la cultura del yo espiritual, en la que nuestra tarea sera construir
una sociedad de filadelfia (amor fraternal). EI hecho de que estemos a unos mil
quinientos afios del comienzo de ese periodo cultural no es motivo para la dilacion. La
sociedad mancomunada no surgira por si misma; se hara realidad so6lo si algunos seres
humanos tienen la voluntad de crear tal sociedad comenzando hoy a desarrollar las
facultades y capacidades que se habran de necesitar manana.

Una capacidad esencial de la sexta época cultural sera la habilidad para penetrar
y trabajar con el pensamiento y especialmente con los impulsos volitivos de otras
personas, muy diferentes a los propios. El desafio es encontrar la voluntad espiritual
para hacer propios esos pensamientos e impulsos volitivos extrafios de modo de trabajar
con ellos creativamente. En la sociedad mancomunada la armonia y la unidad estaran
sustentadas no por la “voluntad colectiva” sino por la “voluntad inclusiva”.

En los circulos Waldorf, como en otras partes, se habla mucho sobre el consenso
como medio esencial para la toma de decisiones en una escuela dirigida por el cuerpo
docente. Puede resultar util distinguir entre dos tipos diferentes de consenso: “consenso
por transigencia” y “consenso inclusivo”. El primer tipo es mas conocido ya que se
trata del consenso que se aplica dondequiera que estén en vigencia los valores y los
procesos democraticos. En las democracias sélidas existe por lo general un equilibrio de
puntos de vista e intenciones que requiere, de todas las partes involucradas, transigencia
para encontrar un “terreno comun” que permita llegar a un acuerdo sobre una linea de
accion.

El consenso por transigencia aparece como un proceso que respeta los puntos de
vista de cada individuo. Pero, en la practica, a menudo es un proceso por el cual los
individuos negocian y compiten para imponer sus propias opiniones y voluntades. Con
mucha frecuencia, el asi llamado consenso representa casi por completo la voluntad de
uno o de unos pocos que a menudo son los mas habiles para negociar. No obstante la
inequidad de tal situacion, al menos algo se logra, por parte de aquellos cuyas
voluntades se han impuesto. Cuando el consenso no expresa la voluntad de alguno,
generalmente no manifiesta la voluntad de nadie. No deberia sorprendernos que a
menudo tales decisiones no lleven a ningiin resultado, pues el precio que se paga para
que todos obtengan una o dos concesiones es que todas las voluntades quedan mancas.

El consenso por transigencia es inadecuado para las necesidades espirituales de
nuestro tiempo porque no permite a los individuos ejercitar todo su potencial humano.
En cambio, el “consenso inclusivo”, cimentado en el cultivo de la voluntad inclusiva, si
pone en accion nuestra humanidad total. Para tratar de comprender la voluntad
inclusiva de manera préctica nos referiremos al poema Etica social (Social Ethic) que
Rudolf Steiner le diera a la artista Edith Maryon:

Se encuentra la vida social sana The healthy social life is found,

Cuando en el espejo de cada individuo When in the mirror of each individual
Toda la comunidad halla su reflejo, The whole community finds its reflection,
Y cuando en la comunidad And when in the community

Vive la virtud de cada individuo. The virtue of each individual is living.

Este poema se refiere a dos capacidades complementarias que cada individuo
debe cultivar:

1) Volverse un espejo que desinteresadamente refleje puntos de vista que
pertenecen a la comunidad en su conjunto;



32

i1) Desarrollar sus dones y capacidades individuales y ofrecerlos a la
comunidad.

De igual modo, se exhorta a la comunidad de individuos a crear un espacio

1) donde todos los puntos de vista puedan ser oidos para que la comunidad
en su conjunto sea visible;
i1) y donde la virtud y los dones de cada individuo puedan desplegarse.

El poema es una expresion positiva de estas capacidades, pero puede resultar util
considerar sus implicaciones negativas. Tanto el individuo como la comunidad se
menoscaban y enferman cuando los individuos

1) no reflejan su verdad, sus puntos de vista concienzudos acerca de la
comunidad en su conjunto;
i1) no desarrollan y ofrecen sus dones y capacidades.
Y asimismo:
1) cuando los puntos de vista de los colegas son juzgados por algunos como
irrelevantes o inutiles;
i1) cuando una comunidad no aprovecha los dones y capacidades de los

individuos, ya sea por no promover un clima de estimulo o directamente
por impedir que los individuos contribuyan con sus dones, con lo mejor
que tienen para ofrecer.

(Como se convierte cada individuo, no so6lo los que ocupan posiciones
gjecutivas, en un espejo para reflejar a la comunidad en su conjunto? ;Como puede una
comunidad construirse alrededor de los dones y potencialidades de cada individuo? La
respuesta esta en el cultivo de la “voluntad inclusiva”. La voluntad inclusiva implica
conocer nuestra propia voluntad —nuestra verdad y nuestro don —y al mismo tiempo
expandirnos para abarcar los muy diferentes puntos de vista y dones de todos los demas
individuos de nuestra comunidad.

Se debe tener presente que la voluntad inclusiva es una capacidad
ejercida por los individuos en relacion con otros individuos. Se manifestard en la
practica solo cuando dos o mas individuos se sientan libremente movidos a trabajar en
esta direccion porque es su voluntad hacerlo. De igual manera, solo los individuos
pueden obstaculizar el proceso de construir la comunidad a través de la voluntad
inclusiva. Lo pueden hacer de dos formas. La primera consiste en afirmar que se trata de
algo demasiado idealista, que estd mas alla de nuestras capacidades actuales. La
segunda es asegurar que ya se lo estd haciendo. Ambas posiciones son verdades a
medias. En lugar de afirmar que la voluntad inclusiva es imposible o que es algo que ya
hacemos, es posible decir que estamos comprometidos en la dificil y larga tarea de
desarrollar la comprension y la capacidad para practicar la voluntad inclusiva de aqui en
adelante.

Descubri la idea de la voluntad inclusiva a través del libro From
Christianity to Christ [Del cristianismo a Cristo] de Pietro Archiati. Quiero expresar mi
deuda con Archiati y mi gratitud por la claridad con la que revela el significado y la
importancia de la voluntad inclusiva:



33

Para formar la voluntad inclusiva o total es necesario afianzar la individualidad de
cada persona, crear un marco exterior compartido que permita a las voluntades
individuales fomentarse y potenciarse entre si. Por supuesto esta es una empresa mucho
mas dificil que reducir todo a una voluntad unica. Pero lo mas facil no es lo mejor. La
libertad es mas dificil que la no libertad, pero no peor.

La voluntad individual significa la voluntad del verdadero yo de cada ser
humano. Solo esta voluntad es la verdaderamente individual. La mayoria de las
personas saben lo que desean, pero rara vez cual es su voluntad. La individualizacion
de la voluntad, como un proceso de creciente conciencia, no tiene nada que ver con el
egoismo del yo inferior —pues éste no es individual en absoluto. Podemos reconocer la
individualidad real por su cardcter espiritual e intuitivo, que puede, a su vez, ser
captado solo por el pensamiento.

Archiati sefiala dos aspectos interconectados de la voluntad inclusiva,
que se pueden relacionar con los dos aspectos del poema sobre ética social. El primero
es “afianzar la individualidad de cada persona, crear un marco exterior compartido que
permita a las voluntades individuales fomentarse y potenciarse entre si”. Archiati deja
claro que esto es distinto y més dificil “que reducir todo a una voluntad Unica”, o en
otras palabras, a una voluntad colectiva. El segundo aspecto, del que el primero parece
depender, es que cada individuo sepa “cudl es su voluntad”, no solamente “lo que
desea”. Deja claro que esta voluntad individual no tiene nada que ver con el egoismo del
yo inferior, sino con nuestra “individualidad real.”

Tal vez nos sintamos inclinados a pensar que el desafio de conocer nuestra
propia voluntad es el mas facil de los dos desafios. Saber lo que queremos para nosotros
y para otra gente es facil y también comun. Pero conocer nuestra voluntad, la voluntad
de nuestra individualidad, no es ni facil ni comin. Ante mis propios ojos y los de los
demas puedo aparecer como que s¢ exactamente lo que quiero, pero en el momento en
que advierto que soy forzado en lo que quiero, caigo en cuenta que no soy libre en mi
voluntad. S6lo cuando puedo crear un espacio libre dentro de mi, donde no soy forzado
a pensar, sentir o querer, puedo saber que yo pienso, yo siento, yo quiero.

En su Filosofia de la libertad Rudolf Steiner denomina “individualidad ética” a
lo que dentro de nosotros percibe las imaginaciones e intuiciones morales por medio de
las cuales podemos ejercer la voluntad libre. Podemos reconocer a la individualidad
ética en nosotros y en otras personas por el caracter intuitivo y creativo de su pensar y
de sus acciones. Las individualidades éticas saben cudl es su voluntad.

Pero bien podriamos preguntar ;como hacen las individualidades éticas para
trabajar juntas? Dichas individualidades le asignan poco sentido al consenso por
transigencia, no porque estén demasiado centradas en si mismas como para que les
importe, sino porque buscan otra manera de trabajar con los demds. Quienes se
esfuerzan por trabajar desde la individualidad ética buscan encontrar la individualidad
ética en el otro. No tratan de persuadir o negociar. Los individuos éticos tratan de crear
un marco comun que permita promover mutuamente la individualidad de cada uno. Los
individuos éticos buscan un proceso republicano, no un proceso democratico; aspiran a
poner en practica el consenso inclusivo, no el consenso por transigencia; se esfuerzan
por ejercer la voluntad inclusiva, no la voluntad colectiva.

Algunos piensan que nuestros problemas sociales se originan en el hecho de que
nuestros egos son demasiado grandes, que nuestro sentido de individualidad es
demasiado fuerte. Este punto de vista considera necesario reprimir la voluntad
individual en nosotros mismos y en los demads, para permitir que surja una voluntad
comun como base para la armonia social. La obstinacidon y el egoismo son obstaculos



34

para la vida social que deben ser tenidos en cuenta. Pero el egoismo se puede manifestar
de formas sutiles, por ejemplo, el afirmar que no se tiene un interés personal. No tener
un interés personal es no conocer nuestra voluntad. Si no conocemos nuestra voluntad,
nuestra tarea es desarrollar nuestra individualidad para que podamos conocer nuestra
voluntad. En nuestra época y en el dmbito en que nos desenvolvemos, tal afirmacion
puede expresar una falta de auto-conocimiento o bien una maniobra premeditada. En
ambos casos, el hecho de que nuestra voluntad permanezca como un elemento
escondido, quiza incluso para nosotros mismos, hace que la obstinacion y el egoismo
sean aun mas insidiosos y antisociales.

Tener un interés no so6lo es inevitable, es esencial para la vida social. Como
hemos visto, la vida social saludable requiere que conozcamos y manifestemos nuestros
puntos de vista y que desarrollemos nuestros dones. Al parecer tenemos una relacion de
amor/odio con la individualidad. Queremos ser individuos nosotros mismos Yy
declaramos alentar a los demas a desplegar su individualidad, pero al mismo tiempo
demostramos un profundo recelo hacia la individualidad, que enseguida la equipara con
el egoismo. En los dmbitos antroposéficos y Waldorf contamos con una abundancia de
recursos conceptuales sobre esta cuestion y, sin embargo, hay poca evidencia, en los
principios y métodos sociales actualmente imperantes en dichos circulos, de que
hagamos uso de tales conocimientos. Nuestro apego a los procesos de consenso en los
cuales tratamos de establecer una vision comun y una voluntad comun como cimiento
para nuestra vida institucional y de comunidad no parece tomar plenamente en cuenta el
desarrollo actual y futuro de la individualidad humana.

Rudolf Steiner nos da la siguiente vision del desarrollo humano, que resulta a la
vez una leccion de humildad y una inspiracion:

Desde el ultimo tercio del siglo diecinueve (1879) la situacion se ha revertido
completamente. Los espiritus de la luz que han seguido desplegando sus actividades
han hecho lo suficiente en cuanto al establecimiento de vinculos sanguineos, tribales,
raciales y otros similares, ya que todo tiene su momento en la evolucion. En el esquema
general y oportuno de las cosas, se ha hecho lo suficiente para establecer lo que era
necesario establecer en la humanidad a través de los vinculos sanguineos. En tiempos
mads recientes, por lo tanto, los espiritus de la luz han cambiado su funcion. Ahora
inspiran a los seres humanos a desarrollar ideas y sentimientos independientes e
impulsos hacia la libertad; se dedican ahora a la tarea de establecer la base sobre la
cual las personas pueden ser individuos independientes. Y gradualmente se estd
volviendo tarea de los espiritus relacionados con los antiguos espiritus de la oscuridad
el actuar dentro de los vinculos sanguineos.

-Rudolf Steiner, Espiritus de la Luz y espiritus de la Oscuridad, Dornach, octubre 26,
1917

La vision espiritual que ofrece Steiner revela por qué el nacionalismo politico y
el fundamentalismo religioso basados en los vinculos de una sangre, una cultura o una
religion en comtn son cada vez mas una fuente de fuerzas destructivas. Sin embargo,
las implicancias de la visiéon de Steiner, no se limitan a los obvios extremos que se
observan hoy en el mundo. No solo la sangre en comun, sino todos los intentos de
reducir la diversidad a generalidad y uniformidad son amenazas al cabal desarrollo de
la individualidad humana. El drama espiritual que Steiner describe esta presente en
cualquier lugar donde se persigue la unidad y la armonia social a través de politicas,
reglas y leyes externas basadas en “valores comunes” a las que todos los individuos



35

deben someterse. Las fuerzas espirituales que obran a través del consumismo, el
corporativismo y el institucionalismo pueden no tener nada que ver con los lazos de
sangre, pero son también vehiculos de un ataque a la individualidad humana. Teniendo
esto presente, hay motivos para detenernos a reflexionar: ;Hasta qué punto reprimimos
nosotros en nuestras propias instituciones el legitimo desarrollo de la individualidad,
tanto de la nuestra propia como de la de nuestros colegas? ;Hasta qué punto pone esto
en peligro la viabilidad a largo plazo del objeto mismo de nuestros esfuerzos, es decir,
la educacién de nuestros nifios y la evolucion de la cultura y de la sociedad humanas?

Nosotros somos buenas personas, lo mismo que los expertos que consultamos
buscando ayuda para enfrentar las complejidades de la vida institucional. Pero las
realidades y los desafios espirituales de nuestra época plantean a cada individuo y a
cada comunidad de individuos la pregunta:

“¢Estoy yo, estds td, buscando la comunidad a través de un espiritu de
uniformidad o de individualidad? ;Aspiro yo, aspiras td, a construir la comunidad a
través de la voluntad comun o de la voluntad inclusiva?”

Esta no es una pregunta que deba ser tomada como item de decision en la orden
del dia. No hay necesidad de convencer a nuestros colegas de que este es el modo en
que “nosotros” debemos trabajar en conjunto. Por cierto no hay nada que negociar para
llegar a un consenso. Nosotros podemos hacerlo sin decirle nada a nadie. No
necesitamos el mandato de nadie excepto de nosotros mismos para dirigir nuestra
voluntad hacia el cultivo de la voluntad inclusiva en cualquier circunstancia.

Pero, al mismo tiempo, se trata de algo sobre lo que debemos hablar con
nuestros colegas, tanto formal como informalmente. Debemos ayudarnos los unos a los
otros a crecer para lograr este nuevo potencial para nuestro trabajo conjunto.
Necesitaremos ser generosos los unos con los otros en cuanto a nuestras limitaciones
para practicar la voluntad inclusiva. Pero como individuos, es necesario que tengamos
en claro para nosotros mismos y para nuestros colegas la diferencia y la importancia
entre cultivar la voluntad comun y cultivar la voluntad inclusiva. Estamos ante una
encrucijada en el camino. El rumbo que tomemos es de suma importancia. Es de suma
importancia que algunos educadores tomen la decision consciente de cultivar la
voluntad inclusiva y el consenso inclusivo como principios rectores para la construccion
de la comunidad. Ello contribuird mas efectivamente al desarrollo de nuestros nifios al
contribuir més efectivamente a nuestro propio desarrollo. Y ademas, se condice con la
evolucion cultural que sostiene y promueve el impulso Waldorf en educacion.

Si las comprendemos cabalmente, las ideas expuestas en este capitulo bien
pueden hacernos sentir una mayor carga de responsabilidad. Pero en lugar de aliviar esa
carga desestimando o rechazando estas ideas, el siguiente pensamiento les puede dar
significado. En la Conferencia 4 del Estudio del Hombre Steiner describe los siete tipos
o niveles de voluntad:

Fisico - instinto Hombre espiritu — resolucion

Etérico — impulso/apetito Yo —motivo | Espiritu de vida — proposito

Astral —deseo Yo espiritual ~ — aspiracion de obrar
mejor

La cualidad abstracta de tal lista repentinamente cobr6 vida para mi, hace poco,
como una especie de revelacion. Esto sucedié cuando observé que, en referencia al yo




36

espiritual, Rudolf Steiner no dijo s6lo “aspiracion” sino “aspiracién de obrar mejor”.
Cada vez que hago una escultura, que doy un curso o una conferencia, que escribo un
articulo, me quedo con la sensacidon de que no es tan bueno como podria serlo. Desearia
poder hacerlo mejor. La revelacion fue que en el momento en que me observo deseando
hacer algo mejor, soy consciente de mi yo espiritual no como una abstraccion sino como
una realidad viva.

Cada vez que encontramos la chispa de la voluntad para obrar mejor, para ser
mas libres dentro de nosotros mismos, podemos sentirnos fortalecidos al saber que
nuestro yo espiritual estd comenzando a ponerse en movimiento desde la potencialidad
hacia la realidad. Y alli donde dos o mas nos unamos en la voluntad espiritual para
obrar mejor, con seguridad estaremos construyendo, si no un camino, quizas un sendero
hacia la filadelfia, hacia la tierra del amor fraternal.



CAPITULO 4

Educacion de la voluntad en la practica

En los Capitulos 1-3 comenzamos a aclarar nuestra comprension de la naturaleza
y desarrollo de la voluntad. Pero, si existe un tema en el cudl no podemos limitarnos a la
mera comprension ese es, con seguridad, el de la educacion de la voluntad. Hemos
puntualizado desde el principio que debemos aprender a percibir la voluntad si es que
hemos de conocerla en la realidad y no meramente en la teoria. Todo lo que se diga
sobre la voluntad debe estar enraizado en la percepcion y, por ende, ha de ser
confirmado, modificado y profundizado a través de subsiguientes percepciones. Por
ejemplo, hemos observado que la voluntad pura es una fuerza que mueve nuestras
extremidades y hace que las cosas ocurran, pero por si misma s6lo causa estragos, caos
y destruccion. Para dar forma y direccion al movimiento de nuestras extremidades,
tenemos, como minimo, que pensar. Para ejercer y desarrollar la voluntad, la nuestra
tanto como la de nuestros alumnos, nuestras acciones deben estar guiadas por la
percepcion profunda. Lo que al principio quizas aparezca como teoria abstracta puede,
con el tiempo, llevar a la capacidad de percibir directamente. Las descripciones de la
voluntad desarrolladas en los Capitulos 1-3 son como el mapa de un territorio
desconocido. Un mapa no es el sitio real, pero con un mapa, por mas incompleto o
imperfecto que sea, tenemos mas posibilidades de encontrar el camino que si no
tuviéramos ninguno. Ahora, en este ultimo capitulo, vamos a entrar, mapa en mano, al
escenario real en el que se educa la voluntad en la practica.

En el Capitulo 2 vimos algunos ejemplos practicos; en particular, dos formas
diferentes de tallar una cuchara. Los dos procedimientos fueron mencionados en
relacion con dos propositos pedagogicos diferentes: desarrollar la “voluntad pensante” o
la “voluntad sensible”. En el presente capitulo vamos a extendernos sobre esto,
observando otras actividades que abarcan todo el arco de la escolaridad, desde el jardin
de infantes hasta la escuela secundaria. Lo que aqui proponemos no pretende ser
exhaustivo ni definitivo. Algunos de los ejemplos estan desarrollados en mayor detalle,
mientras que otros son meras sugerencias. En ambos casos, los ejemplos se ofrecen
como puntos de partida, con la idea y la esperanza de que cada individuo los habra de
encarar de manera personal y desarrollar ain mas. Aunque el énfasis estd puesto sobre
las artes visuales, en especial la escultura, la intencion es incitar a los maestros,
cualquiera sea el medio con el que trabajen, a tener bien presente la implicancia mas
profunda que tienen sus disciplinas para el desarrollo de los alumnos. Espero que
algunos reconozcan la necesidad de adaptar sus formas de trabajo en las distintas artes y
artesanias para fomentar el desarrollo de diferentes tipos de voluntad. Es muy simplista
considerar que las artes y las manualidades “educan la voluntad” en contraste con las
materias académicas que desarrollan el pensamiento. Para educar la voluntad verdadera
y cabalmente es necesario afinar nuestras percepciones y nuestros métodos practicos
para ponerlos a tono con la naturaleza mas sutil y diversa de la voluntad.

Un objetivo importante de este libro es clarificar conceptual y practicamente la
diferencia entre dos formas de voluntad muy distintas, pero complementarias. A la
primera, generalmente mas comprendida y practicada, yo la denomino “voluntad
pensante”, mas comunmente llamada “coordinacion cabeza-mano”. La segunda no es
demasiado entendida ni cultivada; yo la denomino “voluntad sensible” o también se la
podria Ilamar “coordinacion cabeza-corazon-mano”. En realidad, ni siquiera hemos
comenzado con la tarea de desarrollar este ultimo aspecto de la voluntad humana. Y
debido a que el desarrollo de la voluntad sensible constituye una nueva frontera, en la



38

que hay una enorme necesidad de desarrollar métodos apropiados, voy a enfatizar este
aspecto intencionalmente en los ejemplos que siguen. En varios de dichos ejemplos,
continuaré con el método de describir dos enfoques diferentes, en parte para reafirmar
que siempre existe mas de un camino. Pero, mas importante atn, pondré el enfoque mas
conocido de la “voluntad pensante” junto al enfoque de la “voluntad sensible” para
enfatizar las diferencias cualitativas entre ambos. Sin la méds minima intenciéon de
desmerecer a la “voluntad pensante”, es mi sincera esperanza poder inspirar a mas
docentes a ocuparse del desarrollo de la “voluntad sensible” en sus alumnos.

Es licito recurrir a Steiner y a otros en busca de guia e inspiracion; pero buscar
formulas y recetas que detallen todos los aspectos —el cuando, el qué y el como —de las
actividades va en contra de una tarea esencial del educador. Cada maestro debe ser ante
sus alumnos, por sobre todo, un modelo de individualidad que se empefia, y no un
autémata pedagogico. Esto no quiere decir que debamos ir al otro extremo y hacer sélo
lo que nos plazca personalmente. Nuestro servicio para con los alumnos puede desviarse
en dos direcciones: trabajando s6lo segun nuestras propias inclinaciones o buscando la
sola y inica manera correcta. Ejercemos nuestra individualidad y, por ende, servimos de
modelo viviente para los nifios, cuando nos esforzamos por intuir qué actividad y
método hemos de presentarles. Cuando continuamos automaticamente haciendo lo que
ya hicimos antes por habito personal o por el prejuicio de la “Unica manera correcta”,
estamos eludiendo la actividad genuina de nuestro yo individual. Cuando desarrollamos
la fuerza interior de conservar la ecuanimidad frente a la duda y la incertidumbre,
estamos ejercitando nuestra propia voluntad espiritual.

Si trabajamos seguin la manera de la “voluntad pensante” simplemente porque es
nuestra manera preferida de trabajar y/o porque pensamos que es la Uinica manera de
trabajar, estamos trabajando automaticamente, evitando asi la duda y la incertidumbre.
Refrenar tales inclinaciones automaticas es prerrequisito para despertar la capacidad
intuitiva de nuestra voluntad sensible. La voluntad sensible es una nueva capacidad que
no se ejercita automaticamente; requiere una activa voluntad espiritual. Si podemos
advertir el beneficio de fortalecer la voluntad espiritual de nuestros alumnos por medio
de la ejercitacion de su voluntad sensible, entonces habremos de ver la necesidad de
cultivarla en nosotros mismos. A medida que despertemos nuestra propia voluntad
sensible, se abrirdn ante nosotros nuevos horizontes sobre como podemos promover en
nuestros alumnos el desarrollo de su humanidad total.

JARDIN DE INFANTES

La caracteristica distintiva de la voluntad sensible es la capacidad de vivir
profundamente dentro de la cualidad interna de algo que estd fuera de nosotros,
conociéndolo y sintiéndolo como si estuviéramos dentro de ese algo o ese algo estuviera
dentro de nosotros. En la época de la primera infancia, el nifio sano tiene una tendencia
natural a beber en el cardcter y las cualidades internas de las personas y los lugares. Es
una de las tragedias de nuestro tiempo que el modo de vida, incluyendo la vida familiar
y la de la escuela, pueda opacar esa sintonia natural del alma en lugar de promoverla.
Tragicamente, muchos nifios pequenos llegan al jardin de infantes ya con una
disposicion  neuro-sensorial ~ fuertemente desarrollada. Su  pensamiento  es
prematuramente intelectual y abstracto, y su vida animica se inclina hacia una marcada
aficion o aversion personal. Es crucial para la vida futura de los nifios que, en estos
primeros afios, hagamos todo lo que est¢ a nuestro alcance para mantener viva la
voluntad sensible tanto y por tanto tiempo como podamos.



39

En la infancia temprana no “ensefiamos” a los nifios artes y manualidades, sino
que mas bien creamos oportunidades para exponerlos al mundo del arte y permitirles
participar en ¢l como parte natural de la vida diaria. Esto se puede hacer de diversas
maneras.

1. Una manera de fomentar al artista dentro de cada nifio es proporcionarle frecuentes
oportunidades de participar en actividades artisticas y manuales. Las siguientes son solo
algunas posibilidades a tener en cuenta:

a) Una cantera natural de arcilla en las cercanias del jardin de infantes, como las
que se pueden encontrar a orillas de un arroyo, por ejemplo, es un maravilloso regalo de
la Madre Naturaleza. Si logramos sobreponernos a cualquier aversion personal que
podamos tenerle a la arcilla y al asi llamado chiquero que pueda ocasionar, los nifios
podran cosechar el maximo beneficio de tal regalo. Permitirles a los nifios “embarrarse”
a sus anchas, segin se lo dicten su corazoén y su voluntad, sin interrumpirlos con
amonestaciones y advertencias, es un real e imperecedero regalo que les podemos
ofrecer. La receptividad de sus almas hacia la cualidad elemental de la materia, hacia el
espiritu de los seres elementales y de la Madre Naturaleza, es una capacidad preciosa
que puede desvanecerse demasiado pronto. Tolerando un poco de desorden y suciedad,
les ofrecemos a los nifios experiencias del corazon y de la voluntad que constituyen una
fuente de salud y fuerza para toda la vida.

b) Si no tenemos la buena suerte de contar con una cantera natural de arcilla en
las cercanias, podemos crear una para que los nifios la usen durante el juego libre. Cavar
un pozo de unos 30 cm de profundidad y unos 60cm de didmetro y llenarlo con unos
45kg de arcilla. También es aconsejable tener un balde de arcilla dentro del edificio para
el juego libre.

¢) Ademas de los areneros exteriores, podemos también fabricar uno adentro
para el juego libre. Con una placa de madera contrachapada y listones de pino de unos
2,5cm x10cm 6 2,5¢cm x 15¢m, podemos fabricar un arenero de 0,90m x 1,80m 6 1,20m
x 2,40m con patas o paneles laterales de altura adecuada. La importancia que tiene para
el desarrollo la actividad de mover y dar forma a la arena es de tal magnitud que su
utilizacion deberia ser posible todo el afio, y no verse limitada por las estaciones. La
nieve también es un material maravilloso, pero no reemplaza a la arena como medio
para el modelado de formas. Ver Fig. 5 abajo.

Fig. 5 — Arenero interior



40

d) Podemos usar cera de abejas de tono terroso para modelar con los nifios.
Todos los materiales tienen color —la cera de abejas natural, por ejemplo, tiene un color
dorado terroso. Pero como educadores, es conveniente que seamos sensibles a los
diferentes efectos que produce modelar un material de colores fuertes —primarios o
secundarios— en contraposicion con uno de tonos terrosos. ;Somos capaces de distinguir
entre una experiencia profunda del color y una experiencia profunda de la forma? Al
pintar con los dedos, por ejemplo, los nifios tienen una experiencia tactil que compite
con la experiencia del color y puede llegar a anularla. De la misma manera, la fuerte
experiencia de color que proporciona la cera de abeja de colores brillantes se interpone
a una experiencia vivida de la forma. Esto se acenta cuando los nifios arman figuras
parte por parte hasta llegar al todo, usando distintos colores brillantes de cera.

Entregarse a algo plenamente y con absorcion significa dedicarle todo el corazon
y la mente. En este caso, la distincion entre experiencia de color y experiencia de forma
también estad relacionada con la distincion entre experiencia neuro-sensorial y
experiencia de voluntad sensible. Cuando les damos a los nifios cera de abejas de
colores brillantes, por buenas que sean nuestras intenciones, los estamos exponiendo
simultdneamente a dos mundos diferentes. Si queremos que desarrollen la capacidad de
vivir profundamente en la forma, debemos minimizar en vez de maximizar la
experiencia de color durante el modelado. El uso de cera de abejas simple, de color
natural, le permite al nifio tener una experiencia de la forma pura, que fortalece la
voluntad sensible.

e) Ofrecer a los nifios semillas de girasol, granos de maiz, arroz u otros cereales
y dejar que los usen para dibujar o crear formas sobre una superficie grande.

A diferencia del dibujo sobre papel, éste les permite mover y cambiar las formas,
de modo que, por ejemplo, un arbol se convierta en un pajaro. Ver Fig. 6 abajo. Las
semillas también se prestan a la creacion de formas no delineadas —las formas
delineadas son el resultado de una experiencia neuro-sensorial, mientras que las formas
llenas no delineadas permiten que se ponga en actividad la voluntad sensible. Ver Fig.7
abajo.

Fig. 6 a y b—Un arbol se transforma en un pajaro



Fig. 7d y e — Arboles

f) Ofrecer actividades en las que los niflos puedan raspar a sus anchas. Aserrar
troncos y clavar pedazos de madera es una actividad muy popular, pero constituye
principalmente una experiencia neuro-sensorial. Raspar y frotar palitos y/o marlos de
choclo contra madera blanda da lugar a un juego creativo que involucra mas a la
voluntad sensible. No es necesario que los nifios pequefios hagan algo especifico, a
menos que su imaginacion espontdneamente vea algo, como un animal, por ejemplo —es
natural que lo que vean en la forma cambie y se desarrolle a medida que trabajan.

g) También es aconsejable tener piedras y herramientas para trabajarlas en el
patio de juegos. La piedra caliza y el marmol no son demasiado duros. Una vieja
hachuela o martillo de pizarrero es una buena herramienta. De nuevo, los nifios no
necesitan una idea preconcebida de lo que estan fabricando, ni tampoco instrucciones
verbales sobre como usar la herramienta. Todo lo que importa es que tengan libertad
para martillar y picar, que el juego libre de sus extremidades entre en comunion
inconsciente con la belleza del material —coleccionarén con avidez las brillantes astillas
de piedra como tesoros preciosos. En cuanto a precauciones de seguridad, es suficiente
con que estemos silenciosamente presentes en las cercanias, que les proporcionemos
antiparras de seguridad y que permitamos trabajar a s6lo un nifio por vez.

Las sugerencias arriba expuestas son solamente un punto de partida y un
estimulo para que los educadores de nifios pequefios se abran al potencial de todo tipo
de materiales que puedan estar a su alcance y ser utiles para satisfacer la necesidad vital
de los nifios de participar en actividades formativas. La lista de materiales esta limitada
solo por nuestra apertura a las posibilidades, sin embargo, no se trata de que cada jardin
de infantes tenga a disposicion todos los materiales posibles. Estos pocos ejemplos
tienen la intencion de poner en foco consideraciones sobre el desarrollo de los nifios que
pueden influenciar nuestra seleccion de actividades y la manera de presentérselas a los
nifios.



42

Es importante destacar que todos los ejemplos anteriores son para el juego libre.
No me he referido en absoluto al modelado en cera o a la pintura como actividades
formales ensefiadas por el maestro. En general todos sabemos que no estamos
enseflando pintura o modelado en cera sino simplemente creando oportunidades para
que los nifios ingresen a estos ambitos de la experiencia. Sin embargo, podemos
adquirir una idea mas completa de la distincion entre guiar y ensefiar, si nos vemos a
nosotros mismos como trabajadores creativos dentro del jardin de infantes en lugar de
como maestros.

2. Para apreciar un segundo modo de promover lo artistico en el jardin de infantes, es
necesario examinar una presuncion comun de la cultura predominante, a saber, que s6lo
unos pocos bien dotados son artisticos y creativos con sus manos. La cultura de la
antroposofia nos propone otra cosa: que ser artistico no es simplemente una profesion o
una vocacion sino un modo de ser humano. En todos nosotros hay un artista que es parte
integral de nuestra humanidad. La cultura y la educacion prevalentes se fundan en la
idea de que en cada ser humano hay un cientifico en potencia que debe ser desarrollado
en beneficio tanto del individuo como de la sociedad. Muchos de nosotros quizas no nos
veamos como cientificos en el sentido profesional —quizés no seamos particularmente
buenos en ciencia — no obstante, nuestra educacion y la mayoria de los empleos apelan
al cientifico o al bur6crata que llevamos dentro. De la misma manera, tal vez no nos
consideremos artistas —quizas no seamos particularmente artisticos— sin embargo, la
educacion puede desarrollar al artista en potencia que llevamos dentro. Por cierto, este
artista que llevamos dentro es nuestra otra mitad, el complemento del cientifico que
llevamos dentro. Nuestra propia integridad como seres humanos depende de que
cultivemos el modo de percibir, pensar y actuar tanto del cientifico como del artista, que
son aspectos complementarios de nuestra naturaleza humana. La integridad de nuestros
nifos depende de nuestra capacidad como padres y maestros de ser modelos vivientes
del empefio por desarrollar y armonizar al artista y al cientifico dentro de nosotros.

Desde esta perspectiva podemos apreciar el gran regalo que le hacemos a
nuestros nifios cuando como maestros y como padres trabajamos creativamente con
nuestras manos de manera habitual. Hay un clima sagrado que rodea a toda auténtica
actividad artistica, aunque ésta no necesita ser algo extraordinario. Para decirlo de otra
manera, la actividad artistica es lo extraordinario en la ordinaria vida de todos los dias.

Si aspiramos a promover el potencial artistico de cada niflo y, en particular, su
voluntad sensible, entonces es esencial que esa voluntad sensible cobre cuerpo en
nosotros mismos. Con ese fin, es importante que nosotros también, al igual que los
niflos, tengamos siempre a mano diversos materiales y herramientas para poder
entregarnos al trabajo creativo segun lo que el espiritu nos dicte. A los adultos se nos
presentan dos obstaculos principales para sortear. Si tenemos poca experiencia en
cuanto al trabajo manual creativo o poca inclinacion natural hacia el mismo, es
comprensible que podamos sentir timidez, o incluso inquietud, de comenzar a hacer
este tipo de trabajo delante de los nifios o de otros adultos. En ese caso, habra de
motivarnos nuestro amor por los nifios y nuestra disposicion a hacer lo que sea
necesario para ayudar a sus necesidades evolutivas. Si ellos necesitan que creemos con
nuestras manos, entonces seguramente podemos encontrar la manera de comenzar a
hacerlo modestamente. Si tan s6lo comenzamos, nuestra habilidad y amor por el trabajo
creativo habré de crecer con el tiempo.

Ya sea que nos sintamos comodos trabajando creativamente con las manos o no,
se nos puede presentar un segundo obstidculo al realizar el necesario cambio interior
entre la condicion de maestro y la condicion de artesano. Para entregarnos interiormente



43

a algin trabajo creativo debemos poder salirnos del rol de maestros, en el que estamos
principal o exclusivamente atentos a la seguridad de los nifios y a otras consideraciones
practicas. Desde luego, no podemos abandonar estas responsabilidades por un
“devaneo” creativo personal. No obstante, es posible mantenerse alerta a inminentes
desastres sin salirnos de la absorcién en nuestro trabajo creativo salvo cuando alguna
necesidad lo demande. Si hay dos adultos presentes, uno puede conservar el rol de
maestro de modo que el otro pueda dedicarse con mas libertad a la actividad creativa
durante mas tiempo.

Pero el mayor obstaculo es nuestra propia inercia, que se alegra de encontrar
cualquier cosa que nos exima de involucrar nuestra voluntad creativa —como, por
ejemplo, la necesidad de ocuparnos de los nifios. El cambio interior desde la condicion
de maestro a la condicion de artesano también se puede expresar como el cambio desde
el ambito de nuestra voluntad neuro-sensorial al de nuestra voluntad sensible. El
ingresar al estado de conciencia propio de la voluntad sensible y mantenerse en €l no es
un desafio nimio en nuestra actual existencia neuro-sensorial, con los teléfonos, faxes,
emails y autos que dominan nuestras vidas cada vez mas. Tenemos mucho por lo que
dar gracias en el mundo de hoy, pero la forma de vida que ha creado estd fuera de
equilibrio. Un mundo de comodidades tecnologicas ilimitadas no satisface nuestra
propia necesidad, ni la de los nifios, de convertirnos en seres humanos completos. Que
los nifios puedan entrever la actividad de nuestro espiritu creativo en el campo de la
materia, por mas imperfecta que ella sea, es tan importante para su salud futura y su
potencial como la experiencia elemental de la Madre Naturaleza mencionada al
principio.

3. También podemos ofrecer, en el jardin de infantes, obras de arte y artesanias
originales. Las reproducciones de famosas pinturas, como la Madonna Sixtina de
Rafael, sirven a un propdsito; las pinturas y esculturas originales, sirven a otro. Una
obra original creada por un maestro, un padre o un artista, aunque no sea una gran obra
de arte, es una materializacion tangible del espiritu creativo como no lo es una
reproduccion o una copia. Idealmente, todo jardin de infantes deberia tener una pintura,
una escultura o un mural original, creacion de algiin maestro o artista local. Si la
creacion se puede hacer in situ, los nifos tendran no sélo el regalo de una obra original
terminada sino que también habran de absorber el espiritu viviente del proceso creativo.
El utilizar tazas y platos, floreros, marcos de cuadros y otros objetos practicos de uso
diario que han sido fabricados a mano infunde un sentido profundo de que el espiritu
creativo tiene su lugar en todos los &mbitos de la vida humana.

4. Hay una cuarta area de actividad artistica que puede complementar al trabajo
habitual del maestro en este campo. Los artistas y artesanos locales son un recurso que
habria que aprovechar més. Con frecuencia hay padres o amigos de amigos que
esculpen piedra, tallan madera, o son herreros, tejedores o artesanos de otro tipo, a
quienes se podria invitar a trabajar algunas horas en el predio de la escuela una o dos
veces por semana durante algunas semanas. Aun mas deseable seria contar con un
artista o artesano estable, de manera permanente o al menos durante todo un afo
escolar.

Desde luego, se requiere verdadera vision y comprension para apreciar que tal
actividad creativa de un adulto en el entorno de los nifios a esa edad tan impresionable
justifica con creces el reducido gasto que demanda en términos de recursos fisicos y
financieros. Se trata simplemente de los valores que tengamos y de las prioridades que
ellos determinen. Si uno de nuestros principales valores educativos es desarrollar seres



44

humanos completos, entonces debemos asegurarnos de que nuestros nifios interactien
diariamente con individuos que ejemplifiquen la voluntad sensible.

PRIMERO A QUINTO GRADO
Modelado de formas

La primera clase que da un maestro de grado Waldorf el primer dia en el Primer
Grado es tradicionalmente el dibujo de la linea recta y de la linea curva. Con este
comienzo sencillo pero profundo, el maestro y los nifios se embarcan en su odisea
conjunta de ocho afios. Esta introduccion al lenguaje de la linea establece el tono de la
percepcion y la experiencia artistica que subyace detras de todas las materias en la
escuela primaria. Es también el inicio de los afios del Dibujo de Formas, de gran
importancia en el curriculo Waldorf.

Hay mucho que descubrir en las lineas rectas y curvas, entre ello, que lo recto y
lo curvo son tan fundamentales en el mundo que habitamos como lo son el rojo, el
amarillo y el azul. Pero la rectitud y la curvatura no se manifiestan s6lo como lineas.
Por donde miremos, advertimos formas naturales y formas hechas por el hombre que
consisten en superficies planas y curvas, convexas y concavas. La forma es tan primaria
como el color; las superficies planas y curvas son tan fundamentales como las lineas
rectas y curvas. En vista de ello, cabria preguntarnos por qué no les presentamos a
nuestros nifios el mundo de las superficies planas y curvas junto con la introduccion al
mundo de las lineas rectas y curvas. El Modelado de Formas deberia ser parte integral
del curriculo de la escuela primaria tanto como lo es el Dibujo de Formas.

Para que esto ocurra los maestros de grado deben tomar conciencia de la
importancia vital de involucrar a los nifios en el mundo tactil de las superficies
onduladas tanto como en el de lineas onduladas. Si nos sumamos a este punto de vista
con claridad y profundidad, habremos de descubrir una disciplina enteramente nueva.
Todo lo que Steiner nos legd en cuanto a Dibujo de Formas puede servirnos de base
para construir los elementos de un curriculo de Modelado de Formas para todos los
grados. Las sugerencias que aparecen a continuacion constituyen so6lo un comienzo, y
han sido tomadas del trabajo realizado por algunos artistas y educadores Waldorf en los
ultimos afios. Las ofrecemos en la esperanza de inspirar a todos los maestros de
primaria a adoptar y a desarrollar esta importante disciplina.

Dibujo con semillas

Un posible comienzo es trabajar con un material que esté entre las dos
dimensiones del dibujo y las tres dimensiones del modelado. En la seccion sobre el
jardin de infantes, vimos la posibilidad del juego libre con granos tales como semillas
de girasol, arroz, maiz y otros. Tales materiales se prestan también para dibujar
cualquiera de los tipos de linea que normalmente se dibujan con papel y crayon. Por
ejemplo, cada niflo puede hacer una linea recta, comenzando con sdlo dos semillas
colocadas en extremos opuestos de su pupitre. Luego puede agregar una tercera semilla
en el medio de las dos primeras, y luego dos mas, etc. Esto introduce posibilidades que
no existen en el dibujo. La linea se va encarnando gradualmente desde una realidad no
fisica a una realidad fisica —lo ideal es que los granos no se toquen, para que la linea sea



45

visible sin ser fisicamente s6lida. Inevitablemente, la linea recta de los alumnos se hara
un poco curva, ondulada o tambaleante. Lo bueno es que se puede mover un grano u
otro para hacerla mas recta. Luego podemos hacer una segunda linea que sea curva, o
también podemos transformar la linea recta original en una linea curva intencional. Una
vez que se haya probado con estos ejemplos basicos, tanto el maestro como los alumnos
se veran impulsados a probar innumerables otras posibilidades que habran de
ocurrirseles. Ver Fig. 8 abajo.

Fig. 8¢

Fig. 8 a-h — Dibujo con semillas

Otro potencial maravilloso del dibujo con semillas es que se adapta facilmente
de actividad individual a grupal. Todo el grado podria hacer un dibujo con semillas
sobre el suelo o sobre un par de placas de madera apoyadas sobre los bancos.
Comiencen haciendo que cada nifio coloque una semilla para hacer una linea recta entre
todos —un logro para nada menor. Luego pasar a la linea ondulada. Agregar mas
semillas para que la linea ondulada sea mas visible y retocarla para que sea lo mas
fluida y armoniosa posible. Gradualmente, transformar la linea en una forma
serpenteante libre y dindmica. A partir de una actividad inicial como esta, se pueden
crear muchas otras formas en grupo. Ver Fig. 9 a-f, a continuacion.



Fig9a Fig 9b Fig. V¢ Fig.9d Fig. 9¢

Fig. 9 a-e — Construyendo una forma serpenteante

Fig. 9 f — Forma serpenteante dindmica

Modelado en arena

El dibujo con semillas es simplemente eso, un dibujo. Es tridimensional s6lo en
el sentido de que las semillas tienen volumen, pero las formas que hacemos son
esencialmente de dos dimensiones. Para entrar al mundo de las tres dimensiones, son
mejores otros materiales. La arena humeda ofrece esa posibilidad. Se pueden utilizar
una playa arenosa o un arenero al aire libre, si se cuenta con ellos. Si no, se pueden
comprar recipientes de plastico con tapa o fabricar cajas de madera —de 4lcm x 6lcm y
unos 10/15cm de profundidad resultan adecuadas. Los recipientes de plastico con tapa
son muy practicos para guardar unos encima de otros, pero se pueden rajar y romper con



47

el uso. Las cajas de madera deben ser barnizadas; de lo contrario, se deformaran y
pudrirdn por la humedad de la arena. El peso de estos areneros portatiles y el inevitable
derrame de arena sobre el suelo, son factores que quizés nos inhiban, pero la conviccion
de que el modelado en arena es esencial puede ser un estimulo para no dejarnos
amedrentar por tales inconvenientes.

Hay que preparar la arena agregandole la cantidad justa de agua, ni demasiada ni
muy poca. Luego se les puede mostrar a los nifios cémo mezclarla y tamizarla con
amoroso cuidado para asegurarse de que tenga la consistencia adecuada en todas partes.
Luego de este comienzo, el maestro demuestra como redistribuir la arena lentamente y
obtener una superficie plana con una suave presion. Traten de lograr un movimiento
armoOnico para que los nifios lo imiten —nada de golpetear. Mientras se va creando esta
superficie plana, creen una imagen simple pero vivida de una gran expansion de agua o
de un desierto llano para ayudar a que los nifios puedan experimentar una sensacion de
lo plano no restringida por los limites fisicos del arenero. No se apresuren; animense a
prolongar la estadia en este mundo de llanura tanto como consideren que los nifios
pueden. Nuestro objetivo es hacer que cada nifo tenga la experiencia de sentir lo plano
durante un periodo prolongado. Ver Fig. 10.

Fig. 10 — Del caos informe al calmo llano

Esta experiencia sensible de lo plano puede ser realzada si transformamos lo
plano en un suave monticulo o una superficie curva, convexa. Lo hacemos de una
manera que nos haga notar como se va curvando suavemente toda la superficie, de
modo que permanezcamos —nosotros y los nifios— dentro del proceso transformativo en
lugar de saltar a un resultado terminado. Si es posible, revertir el proceso y volver a una
superficie plana y después otra vez crear la superficie curva, y volver nuevamente a lo
plano, para que se intensifiquen las sensaciones contrastantes de lo plano y lo
protuberante. Habiendo ya creado una superficie convexa, se vuelve al plano y se
procede a crear una superficie ahuecada, suavemente céncava. Se vuelve a repetir
entonces la alternancia entre superficies, esta vez, plana y concava, e incluso se pasa de
lo concavo a lo convexo, para que los nifios aprendan a vivir en estas tres diferentes
superficies de lo convexo/lo plano/lo concavo, y sus correspondientes sensaciones de
vida expansiva/quietud y calma/apertura y receptividad. Ver Fig. 11 abajo.



K -
by ™

Fig. 11 — Convexo/Coéncavo

No es posible extendernos aqui sobre este simple comienzo, pero a quienes se
les despierte el entusiasmo se les habran de ocurrir otras posibilidades. Por ejemplo, es
natural dibujar una linea con el dedo sobre una superficie plana de arena humeda.
También se puede comenzar con una simple linea ondulada y transformarla
gradualmente en una superficie ondulada sustituyendo el dedo por la palma de la mano.
De esta manera, cualquier forma que se haga en dibujo de formas puede ser adaptada al
modelado en arena. Ver Fig. 12 a continuacion.

Modelado de formas en arcilla

El modelado en arcilla no se utiliza en las escuelas Waldorf tanto como se
podria. A algunos docentes la arcilla les resulta demasiado fria y el trabajo con ella
demasiado sucio. Este obstaculo se combina con el asi llamado “principio” pedagdgico
de que la arcilla es inapropiada antes del tercero o cuarto grado. Tipicamente el
modelado en arcilla se usa en la escuela primaria para complementar algin tema de la
clase principal —un cuento, hombre y animal, arquitectura, etc. Vamos a referirnos a este



49

aspecto del modelado en arcilla mas adelante, pero primero hemos de considerar otro
potencial no desarrollado de la arcilla.

La arcilla puede complementar el uso de la arena como medio para el modelado
de formas a partir del primer grado. La arena se presta para formar superficies mas
grandes y mas facilmente alterables que la arcilla; la arcilla, en cambio, permite detalles
mas finos y mayor complejidad que la arena. Por ejemplo, los nifios pueden fabricar una
plancha de arcilla de entre 2,5cm y Scm de espesor, con la superficie lo mas plana
posible. Sobre esta plancha plana, pueden dibujar lineas onduladas y en zigzag, y
también otras formas mas complejas. La arcilla ofrece mas resistencia que la arena, pero
se presta a una mayor precision y detalle. Ver Fig. 13 a-d.

Fig. 13 a-d

La arcilla también se puede usar como en el dibujo con semillas, tomando
trocitos para crear lineas rectas, curvas y de otro tipo. Al igual que con las semillas, con
la arcilla se puede variar el ancho de la linea. Una linea que fluctiia de lo ancho a lo
angosto es mas dindmica que una de ancho parejo. La arcilla es especialmente apropiada
para convertir las formas de dos dimensiones en formas tridimensionales —habiendo
variado el ancho, resulta natural con la arcilla variar la altura, de modo que fluctte de lo
alto a lo bajo. Las preguntas sobre cuando y como introducir esto segun las etapas
evolutivas de los niflos deben ser investigadas como parte de la elaboracion de un
curriculo de Modelado de Formas. Ver Fig. 14 a-g a continuacion.



Fig. 14 a. Fig. 14 b, Fig. 14

Fig. 14 a-c



Fig. 14 £. Fig. 14 g.

Fig. 14 d-g

Modelado de formas humanas y animales

Un punto importante que los maestros deben tener en cuenta al hacer modelado
en arcilla o en cualquier otro material es la diferencia entre dos maneras distintas de
modelar la forma humana, animal e incluso arquitectonica: la manera neuro-sensorial y
la manera de la voluntad sensible. Tomemos como ejemplo la construccion en arcilla de
una piramide o de un templo griego. Por supuesto, historicamente es correcto construir
tales estructuras piedra sobre piedra, pero también hay razones para construirlas a partir
de una masa tnica de arcilla, empujando y moviendo la arcilla hasta llegar
gradualmente a la forma deseada. El motivo pedagdgico para emplear con los nifios una
forma o la otra es la eleccion entre ejercitar su voluntad pensante o su voluntad sensible.



52

Si esta diferencia es clara con respecto a la construccion de edificios en arcilla,
tanto mas evidente debiera ser para al modelado de formas humanas y animales. No hay
razdn, en este caso, para esculpir formas vivientes de a partes cuando la misma Madre
Naturaleza las construye organicamente, de modo que cada elemento surge del todo y es
parte integral de €l. Es importante conocer el motivo mas profundo para trabajar a partir
del todo; de lo contrario, trabajar a partir del todo se convierte en un cliché, en una
formula. Trabajamos a partir del todo para crear desde el gesto. Y cudl es la razén para
trabajar desde el gesto? Aunque estemos esculpiendo en un medio fisico como la arcilla,
al trabajar desde el gesto, estamos haciendo formas humanas y animales que no son
meramente fisicas sino también etéricas. Cambiamos el objetivo de ser realistas por el
de crear gestos en las formas, que son pesados o livianos, contraidos o expansivos,
serenos o activos. Ver Fig. 15 abajo. Al hacerlo, cobramos conciencia de percepciones
sensibles mas sutiles que pertenecen a las fuerzas de nuestro cuerpo etérico y del mundo
etérico. Cuando trabajamos organicamente, infundiendo a cada parte el gesto general
del todo, estamos ejercitando nuestra voluntad sensible. En la voluntad sensible o
ejercicio de cabeza/corazon/mano, nuestro cuerpo etérico media entre el astral y el
fisico. Cuando trabajamos mecédnicamente desde ideas preconcebidas y/o desde la
simpatia o antipatia personal, estamos actuando en nuestro lado neuro-sensorial. En la
voluntad neuro-sensorial, pensante, o ejercicio de cabeza/mano, nuestro cuerpo astral
encarna los impulsos del pensar y el sentir directamente en lo fisico sin la mediacion de
las fuerzas etéricas. Ahi reside la importancia mas profunda de ejercitar la voluntad
sensible por sobre la voluntad neuro-sensorial. Es nada menos que la diferencia entre
desarrollar la percepcion y la capacidad de trabajar creativamente dentro del espiritu
vivo de lo etérico. En el ejercicio neuro-sensorial, los arquetipos vivos del mundo astral
se vuelven cascaras espirituales de pensamiento abstracto cuando son materializados sin
la mediacion del gesto etérico.

Fig. 15 — La forma humana como gesto vivo

Esta perspectiva mas profunda de la importancia evolutiva del modelado en arcilla y de
la manera en que lo abordamos puede introducir claridad en algo que de otro modo es fuente
de confusion: équé queremos decir cuando hablamos de trabajar desde el todo a la parte? En
principio, puede parecer algo simple si es que solamente nos estamos refiriendo a modelar un
ser humano a partir de un Unico trozo de arcilla o de cera, en lugar de hacer la cabeza y las
extremidades por separado para luego unirlas. Pero, por muy simple que sea, el principio se
convierte en dogma inamovible si lo empleamos porque “esa es la manera en que se hace en
las escuelas Waldorf”. Podemos evitar el dogmatismo artistico si sabemos por qué hacemos las
cosas de una manera en lugar de otra. Nuestra posicidon sera dogmatica si pensamos que



53

debemos siempre trabajar a partir de un unico bloque de arcilla —u otro material, como
madera o piedra —y jamas modelar utilizando pedazos que agregados vayan formando
gradualmente el todo. Para comprender las sutiles complejidades de la relacion entre la
parte y el todo, debemos tener un sentido vivido de la diferencia entre un proceso
creativo permeado por fuerzas etéricas y un proceso creativo permeado por fuerzas
astrales, y de como dicha diferencia subyace tras la distincion que hemos hecho aqui
entre voluntad sensible y voluntad neuro-sensorial.

Ya hemos visto, en el ejemplo de la fabricacién de una cuchara, que podemos
tallar un unico bloque de madera de un modo astral, neuro-sensorial, o de un modo
etérico, con voluntad sensible. De la misma manera, es posible construir agregando
trozos separados para llegar a un todo, por ejemplo en arcilla, tanto de un modo neuro-
sensorial como ejercitando la voluntad sensible. Fabricar una forma humana agregando
brazos, piernas y cabeza a un torso es un proceso neuro-sensorial, mientras que hacer
surgir las extremidades modelando un unico trozo de arcilla es un proceso de voluntad
sensible. Ver Fig. 16 abajo. Sin embargo, también es posible construir agregando
pedazos de arcilla que gradualmente vayan formando el todo mediante un proceso de

Fig. 16 — Dos maneras de crear una forma humana:
con voluntad sensible en las tres formas de arriba, y
con voluntad neuro-sensorial en la forma de abajo

voluntad sensible. Ver Fig. 17 abajo. En realidad, esto es lo que hacemos cuando
dibujamos con sombreado. Cada trazo contribuye a la construccion de un todo que va
emergiendo gradualmente. Ver Fig. 18. De modo similar, podemos fabricar piezas con
trocitos de arcilla para hacer formas tridimensionales a la manera de la voluntad
sensible, como en la Fig. 15 més arriba.



Fig. 17 a Fig. 17b Fig. 17 ¢
Fig. 17 a-c — Forma humana construida, pedazo a pedazo, a partir de la percepcion del
gesto

Fig. 18 a Fig. 18 b
Fig. 18 a-b - Dos superficies circulares:
Arriba, dibujada con trazos y, abajo, delineando y rellenando el contorno

Podemos trabajar a partir de una unica pella de arcilla o unir pedazos para
construir un todo. El factor clave es si estamos trabajando a la manera de la voluntad
pensante o la de la voluntad sensible. En la Fig. 19-a, abajo, vemos un todo esférico que
es transformado gradualmente hasta adquirir las formas de la cabeza y las extremidades.
En la Fig. 19-b, una esfera es cortada con una hoja afilada para crear las superficies de
un tetraedro (pirdmide). En ambos casos se parte de un todo, pero en el primero, se
trabaja con la voluntad sensible mientras que en el segundo se ejercita la voluntad
pensante. Similarmente, es posible construir un todo a partir de pedazos de arcilla segun
el modo de la voluntad pensante o el de la voluntad sensible. La Fig. 20 muestra dos
figuras humanas construidas a partir de pedazos. La figura inferior estd hecha uniendo
partes separadas: brazos, piernas y cabeza. La figura superior esta hecha con pequenas
bolitas que se agregan y gradualmente van dando forma a la cabeza y a las
extremidades. Ya sea que creemos las partes desde el todo o que agreguemos partes
para formar un todo, en ambos casos lo podemos hacer a partir de un gesto que
experimentamos con el sentir. Ese sentir un gesto estd permeado por la actividad
formativa del etérico. Este gesto vivo por medio del cual obtenemos una experiencia
mas consciente de las fuerzas etéricas formativas nos revela la significacion mas
profunda del ejercicio de la voluntad sensible.



Fig. 19 a — Transformacion del todo a la manera orgéanica
de la voluntad sensible

Fig. 19 b - Transformacion del todo a la manera mecénica
de la voluntad pensante

Tallado en piedra

El tallado en piedra ofrece grandes posibilidades en estos primeros grados.
Puede darse como curso, por ejemplo tallado de saponita o piedra sapo, en cuyo caso el
analisis anterior puede ayudarnos a ver como encarar el proceso. Pero aqui lo menciono
como actividad para el juego libre, por ejemplo en el recreo. Una experiencia reciente
nos mostrd que el tallado en piedra atrae especialmente a los nifios de primero a tercer
grado. Hace dos afios tallé un bloque de marmol de Vermont de casi 2,5m de altura
como monumento en memoria de Stephen Edelglass, que habia sido profesor de fisica
en la escuela Waldorf Green Meadow de Spring Valley, estado de Nueva York. Pasé
seis meses tallandolo en el predio de la escuela. No solo tuvieron los nifios, los maestros
y los padres oportunidad de observar la evolucion de la escultura semana a semana,
sino también de participar en el tallado mismo, tanto los chicos como los grandes. Ver a
los pequetios de primero y segundo grado hacer cola en cada recreo, durante meses,
para participar en la talla, fue un gran deleite para todos. Tuve varias conversaciones
con maestros y padres sobre la poderosa atraccion del tallado de piedra sobre los nifios
de esa edad. Fue evidente que los nifios necesitan y buscan ese tipo de experiencias. A
medida que nuestra naturaleza neuro-sensorial va dominando cada vez méas nuestro
modo de vida, nuestros nifios buscan toda oportunidad de desplegar la fuerzas
salutogénicas de su otra naturaleza, la de su voluntad sensible. Estoy convencido de
que, aun sin la presencia activa de un escultor que talle en piedra, los maestros y/o los
padres pueden organizar y supervisar actividades de este tipo para el ejercicio de la
voluntad creativa. ;Qué les aportaria a los nifios poder tallar un bloque de piedra como
parte de su juego libre? ;Qué significaria para los nifios si, en lugar de ver a su maestro/



56

maestra charlando o patrullando el patio de la escuela, lo vieran o la vieran tomar el
martillo y el cincel y tallar un bloque de piedra todos los dias?

DEL QUINTO AL OCTAVO GRADO
Talla en madera

Tradicionalmente, para el Quinto o Sexto grado, si no antes, se agrega la talla en
madera en el curriculo de las escuelas Waldorf. Hoy dia no es un logro menor crear y
sostener un programa de talla en madera. Las fuerzas sociales/econdémicas de nuestra
época se vuelven cada dia mas fuertes, tentando hasta a las escuelas Waldorf a
cuestionar el uso de recursos limitados para proveer de las herramientas necesarias, del
espacio y de un maestro calificado. Una esperanza para contrarrestar esta tendencia es
que los padres y los maestros se compenetren del valor que tiene la talla en madera para
la actualidad. La talla en madera no se ofrece como rechazo a los avances tecnoldgicos
de la cultura contemporanea. Cuando se la aborda con la comprension apropiada, la talla
en madera les ofrece a los niflos oportunidades para desarrollar capacidades que son
directamente relevantes para los desafios de la vida contemporanea.

Cuando los maestros hablan sobre la talla de madera en la escuela primaria,
generalmente ponen el foco sobre qué actividades realizar y cuando. En general se
acepta que hay una “manera Waldorf” de hacer las cosas en cada materia/disciplina,
derivada del conocimiento de Rudolf Steiner sobre lo que los nifios estan
evolutivamente preparados para hacer en cada grado. Ya sea que se comience con el
programa de tallado en madera en el sexto, el quinto o incluso el cuarto grado, existe
una fuerte tradicion en las escuelas Waldorf de comenzar con la fabricacion de un
huevo, seguir mas tarde con una cuchara, y luego, en algin punto, con un cuenco. En el
transcurso de este programa, se fabrican también otros objetos, tales como marcos de
cuadros, candeleros y juguetes movibles. Mas alld de la preocupacion acerca de qué
actividades presentar y cuando, la secuencia de actividades esta basada, en realidad, no
tanto en la edad de los nifios como en una progresion natural de habilidades, por un
lado, y por el otro, en la experiencia artistica.

Por lo general, es recién en cuarto y quinto grado que la mayoria de los nifios
esta lista para cultivar la destreza y la habilidad de limar, recortar y tallar. La mayoria de
los maestros siente, intuitiva mas que racionalmente, que es acertado comenzar con el
huevo, seguido de la cuchara y luego el cuenco en el periodo que va del sexto al octavo
grado. La simple redondez convexa del huevo es la madre de todas las formas. La
cuchara también tiene convexidad en el revés del cuenco, concavidad en el cuenco
mismo, y también algo de recto en el mango. Por otro lado, el huevo presenta el desafio
de crear una unidad simétrica indivisa, mientras que la cuchara presenta el desafio de
crear una unidad entre los dos elementos diferentes de cuenco y mango. En el séptimo u
octavo grado, los alumnos tallan un cuenco que puede ser grande o pequefio, simétrico o
asimétrico. El aspecto mas sobresaliente de un cuenco es su concavidad ahuecada. Esta
parte debe ser tallada en primer lugar por una razén técnica: que es mas facil de sujetar
para tallar cuando la forma exterior todavia es cuadrada. Pero ademas, la concavidad se
talla primero y luego se adapta la forma exterior a esa concavidad interna para enfatizar
la cualidad interior que esta ultima posee. Un cuenco ha de tener una funcion practica
pero, al mismo tiempo, constituye una experiencia artistica —la experiencia de explorar



57

las profundidades de la interioridad, lo que resuena con la creciente interioridad del
adolescente.

Es necesario preocuparse por cuales objetos hacer y cudndo, pero yo creo que el
tema mas importante es como los hacemos. Es importante qué objeto hagamos en
relacion con la etapa evolutiva de los nifios, pero es so6lo cuando analizamos las
diferentes maneras en que podemos hacer dichos objetos, que empezamos a comprender
las razones por las cuales ensefiamos tallado en madera en una época en que las
aptitudes informaticas aparecen como mas relevantes.

La manera en que se realizan la actividades especificas se deja generalmente al
arbitrio de los distintos maestros, quienes deciden segiin su experiencia e inclinacion
personal. Esto significa que muchos maestros de talla en madera emplean métodos
convencionales para trabajar la madera sin tener ninguna conciencia de las implicancias
evolutivas de dichos métodos en contraste con otros. Para decirlo mas simplemente: los
métodos convencionales del trabajo en madera ejercitan principalmente el lado neuro-
sensorial de la naturaleza humana. Ejercitar y, por ende, desarrollar la naturaleza neuro-
sensorial de los alumnos es una razon perfectamente valida para ensefiar el trabajo de la
madera. Pero no es la Unica razon. El trabajo en madera y, en particular, la talla en
madera, ofrecen un camino para desarrollar el potencial de voluntad sensible de los
alumnos. Los maestros deberian tener, como minimo, capacidad para trabajar en mas de
una forma y comprension de sus significados, para poder decidir qué forma es mas
conveniente para los alumnos basandose en el conocimiento mas que en la inclinacion
personal.

En este sentido, es conveniente considerar la calificacion del maestro. La
mayoria de las escuelas buscan un maestro, un padre u otra persona de la comunidad
que trabaje la madera. Lo que se debe tener presente es que la mayoria de los que
trabajan la madera en la actualidad no se dedican a la talla de madera. Ya sea que
encontremos a un verdadero tallador de madera o simplemente a alguien que trabaje la
madera, es muy posible que lo haga de manera totalmente profesional segtn los criterios
corrientes, pero es muy probable que carezca de la comprension y capacidades artisticas
y pedagogicas necesarias en un maestro Waldorf de tallado en madera. Esto no significa
que un maestro Waldorf de tallado en madera deba ser un maestro Waldorf diplomado,
aunque no cabe duda de que, siendo posible, tal formacion puede ser de gran ayuda. A
la inversa, no es esencial que un maestro de tallado en madera para los grados inferiores
sea un profesional del trabajo en madera.

Es enteramente posible para un maestro o un padre con poca experiencia en el
trabajo de la madera adquirir las habilidades necesarias para ensenar tallado de madera
en los grados inferiores. No es dificil para alguien que no es profesional aprender
algunas habilidades basicas. En cambio, a veces le puede resultar mas dificil a un
profesional contentarse con ensefiar s6lo una fraccion de todo lo que tiene para ofrecer.
Con respecto a la capacidad técnica, las dificultades que enfrenta el no profesional son
diferentes de las del profesional. Pero el nivel de capacidad técnica que tenga el maestro
para ensefar tallado de madera en los grados inferiores es menos importante que la
comprension artistica y pedagogica que debe cultivar.

Vamos a explorar esta dimension artistica/pedagdgica del tallado de madera a
través del analisis de las maneras en que podemos abordar las tres actividades clasicas:
la fabricacion de un huevo, de una cuchara y de un cuenco. En el Capitulo 2 ya
comenzamos a hacerlo al comparar dos maneras diferentes de fabricar una cuchara.
Continuaremos con este método de comparar dos formas de hacer un mismo objeto para
ahondar mas en la distincion entre el enfoque de la voluntad pensante y el de la voluntad
sensible para el tallado de madera.



Huevo para zurcir o trompo

La convexidad simétrica de un huevo es la forma ideal para una primera
actividad. Sin embargo, hay un inconveniente tan fundamental que nos obliga a
considerar otras posibilidades: la tradicion de fabricar un huevo esta tan arraigada que a
veces se olvida que la indicacion original de Steiner fue la de fabricar un huevo para
zurcir. Es decir, el huevo no era un artefacto puramente decorativo o escultural. La
intencion era que fuera funcional ademés de bello. La mayoria de los nifios de hoy
ignoran que hubo un tiempo en que la gente no tiraba las medias cuando se agujereaban.
Hace solo una generacion o dos era comun zurcir las medias utilizando un objeto con
forma de huevo que se introducia en la media como soporte para realizar el zurcido.
Como forma, el huevo conserva su valor para una primera actividad de tallado, pero ya
no es perfecto sin la dimension funcional. El proposito de Steiner en cuanto al tallado de
madera en los grados inferiores era que lo estético y lo funcional formaran una unidad.

Esto ha llevado a algunos maestros de tallado en madera a buscar otros objetos
que pudieran ofrecer una experiencia de la forma comparable a la del huevo y tener, al
mismo tiempo, un propdsito funcional. El tallado de un trompo parece satisfacer ambos
criterios. Un trompo es claramente funcional y tiene la simetria convexa del huevo. Esta
actividad incluye también el tallado de un pequefio mango para sostener el trompo y
hacerlo girar —los huevos para zurcir también tenian mango a menudo. Ya sea que los
hagan para si mismos o para sus hermanos o hermanas menores, la mayoria de los nifos
se sienten claramente motivados por el desafio de hacer un trompo que gire bien. La
motivacion para lograr simetria en un huevo para zurcir es principalmente estética, ya
que el huevo igual cumpliria su funcidon con una simetria no muy perfecta. En el caso
del trompo, la motivacion esta directamente relacionada con la funcién. EI trompo,
pues, es una combinacion perfecta de forma y funcion. A medida que van refinando sus
trompos, los niflos naturalmente han de tratar de hacerlos girar. No so6lo tienen interés
en hacer girar su propio trompo; también quieren ver cudl puede girar por mas tiempo.
Si su propio trompo se tambalea demasiado y cae antes que los de los demads, querran
mejorar la simetria. Con el huevo, el maestro a menudo tiene que insistir y persuadir
para lograr que los alumnos se apliquen a lograr una simetria razonable. Con el trompo,
la tarea del maestro es mayormente alentar y guiar a los alumnos en su intento de
lograr la simetria necesaria.

Aunque el trompo se puede hacer de manera libre, este enfoque hace dificil
lograr la simetria. Por ello, funciona mejor un proceso geométrico paso a paso. En
apariencia, esto parece darle a la actividad el caracter de la voluntad pensante, pero
veremos que, en realidad, hay mucho lugar para el ejercicio de la voluntad sensible. La
Fig. 21 muestra el proceso en cuatro pasos.



b.

d
Figs. 21 a-d — Cuatro pasos en la fabricacion de un trompo de madera

1) Los trompos vienen en todo tipo de tamafios y proporciones, de modo que se
puede permitir cierta liberad en el tamafio y proporcion del bloque que se ha de cortar.
Normalmente serd cuadrado en ancho y profundidad , y de un poco mas de altura para
dar lugar al mango. Ver Fig. 21 a. El nogal blanco es una madera nativa que resulta
maravillosa para este proposito, como lo son el tilo y la caoba. Hay muchas otras
maderas que dan resultados hermosos pero, para una primera actividad, la madera no
debe ser demasiado dura para trabajar. El primer paso es crucial y consiste en dibujar
lineas diagonales de esquina a esquina en las caras superior e inferior para determinar el
centro arriba y abajo. Estos centros son cruciales para la simetria final; si se los marca
con un punzon es menos probable que desaparezcan durante el proceso de fabricacion.

2) Algunos maestros hacen que los nifios midan las caras laterales y dibujen
ocho lineas verticales que den ocho segmentos iguales. Es posible y deseable desde la
perspectiva del ejercicio de la voluntad sensible abstenerse de trazar lineas y, en su
lugar, hacer que los niflos limen cada uno de los cuatro bordes verticales del bloque de
manera que emerjan gradualmente cuatro nuevos lados, hasta lograr un cilindro de ocho
lados. Ver Fig. 21 e.

3) Se puede dibujar una linea alrededor de la circunferencia de este cilindro de
ocho lados a un tercio de la altura desde el tope. Con o sin esta linea, los alumnos
contintian limando las ocho caras en ese tercio superior, manteniéndolas verticales y
simétricas a medida que se las va rebajando hacia el punto central superior. Los dos



60

tercios inferiores se liman hacia el punto central inferior pero formando una curva
gradual. Ver Fig. 21 f. Sin perder la simetria de las ocho caras, se contintia limando
primero el segmento superior y luego el inferior hacia los puntos centrales. En el
segmento inferior, el proceso continia hasta que se forma la punta aguda sobre la que
habra de girar el trompo. El segmento superior se trabaja gradualmente hasta formar un
mango comodo para sostener y hacer girar el trompo.

4) Recién en este punto, los alumnos habran de redondear con cuidado las ocho
caras con escofina y lija gruesa. Siempre que la simetria no se haya perdido demasiado,
el ultimo paso del lijado es muy gratificante, puesto que no se trata sdlo de alisar la
superficie, sino también de afinar la forma para obtener el perfecto equilibrio para girar.
Aunque algunos de los pasos iniciales involucran a la voluntad pensante, al acercarse al
final, el proceso necesariamente requiere mas y mas de la sensibilidad. Cuando se hace
girar el trompo y hay algin bamboleo, los nifios tienen que ver y sentir donde esta
levemente desparejo. Si es que existe algiin inconveniente en cuanto a hacer un trompo,
se trata del hecho de que los nifos tienen que lograr un alto grado de simetria para que
el trompo gire correctamente. La experiencia de los maestros que han fabricado trompos
con sus alumnos sugiere que esto no es un problema —el maestro debe estar atento para
asegurar que los dos puntos centrales sean marcados correctamente y que no se pierdan
durante el proceso de fabricacion.

CUCHARAS

En el Capitulo 2 describimos con cierto detalle la fabricacion de una cuchara
segin dos maneras diferentes —ejercitando la voluntad pensante y ejercitando la
voluntad sensible. Aqui vamos a repasar los pasos basicos de ambos procesos.

Cuchara con voluntad pensante

1) Cuando comenzamos por dibujar el contorno de una cuchara directamente
sobre un bloque de madera, o en un papel que luego recortamos para delinear el dibujo
sobre la madera, estamos procediendo a la manera de la voluntad pensante. Una vez que
el dibujo ha sido delineado sobre la madera, es 16gico utilizar una sierra para cortar por
la linea. Un carpintero profesional que esté produciendo cucharas elegiria, logicamente,
una sierra de cinta para recortar la silueta de la cuchara. La mayoria de los maestros de
primaria son conscientes del hecho de que los nifios de esa edad no estan listos para usar
una sierra de cinta. Algunos maestros elijen cortar las cucharas ellos mismos con una
sierra de cinta. Si queremos que los niflos mismos aprendan a aserrar, una sierra de arco
es lo mejor. Ver Fig. 22 abajo.



Fig. 22 — Proceso de voluntad pensante para hacer una cuchara de madera

2) Aunque este método convencional enfatiza la voluntad pensante en los
primeros pasos, necesariamente se vuelve mas un proceso de voluntad sensible en los
ultimos pasos. Los nifios aprenden a usar una gubia de perfil curvo para ahuecar el
cuenco de la cuchara. La escofina es normalmente la mejor herramienta para el dorso
del cuenco, el mango y, mas importante aun, el segmento de transicion entre el cuenco y
el mango.

Cuchara con voluntad sensible

1) En este método no es necesario dibujar nada sobre la madera. Si, por algin
motivo, queremos ayudar a los nifios a visualizar una cuchara por medio del dibujo,
existe una manera de hacerlo ejercitando la voluntad sensible. Usamos tiza, no para
dibujar un contorno, sino para marcar la madera como si redondearamos las esquinas
del bloque. En otras palabras, con la tiza marcamos los lugares en que removeriamos
madera si estuviésemos limando o tallando. Despacio vamos cubriendo con tiza para
marcar donde se angostaria la madera entre el cuenco y el mango. Este es un paso
importante, ya que determina el tamafo relativo del cuenco y el mango. Se puede
continuar de esta manera hasta llegar a la silueta final de la cuchara —la forma de la
cuchara aparecera en la madera limpia rodeada por la tiza. También podemos mostrar
como es posible pasarse y hacer un segmento demasiado delgado entre el cuenco y la
cuchara. Asi, el proposito del dibujo no es fijar la forma de la cuchara para poder luego
recortarla, sino servir como una especie de ensayo del proceso de tallado. Nos permite
tener una sensacion palpable del proceso para llegar gradualmente a una forma, como lo
hemos de hacer al limar y tallar la madera. Aprendemos a quitar todo lo que no dé
aspecto de cuchara. Ver Fig. 23 abajo.



Fig. 23 a— Dibujo de la cuchara a la Fig. 23 b-d — Dibujo de la cuchara a la
manera de la voluntad pensante manera de la voluntad sensible

2) Con o sin este dibujo de ensayo, se comienza a tallar de la manera recién
descripta. Con una escofina, se liman las esquinas y todos los bordes. La madera se
habra de sentir ahora méas comoda en la mano, pero, por supuesto, estard aun demasiado
gruesa. Habrd que reducir més en la parte del mango, y también comenzar a sugerir la
forma del cuenco y las entradas del segmento entre el cuenco y el mango. Habrd que
incitar a los nifios a sostener la madera en las manos a cada paso para comprobar como
se la siente —no so6lo como se la ve. Se debe prestar atenciéon a la vista de perfil tanto
como a la de frente (la desventaja del método de dibujar y recortar es que so6lo se
considera la vista de frente y no la de perfil). Ver Fig. 24 a continuacion.

111

Fig. 24 — Proceso de voluntad sensible para hacer una cuchara de madera

3) Ahora se debe tallar el hueco del cuenco. Es importante hacerlo de a poquito,
comenzando desde el centro y s6lo gradualmente avanzando hacia afuera. No conviene
fijar demasiado pronto el tamafio y la forma final del cuenco, sino ir desarrollandolo en
armonia con el dorso del cuenco y el mango. En otras palabras, cada parte se desarrolla
en relacion con el todo.

4) El aspecto mas crucial y, a la vez, sutil de una cuchara es el segmento de
transicion entre el cuenco y el mango. El tamafio y la forma del cuenco deben decidirse
en relacion con el uso que se le habrd de dar a la cuchara. El grosor y la forma del
mango —cuan recto y simétrico o asimétrico éste sea —tienen que ver con cuan comodo
y equilibrado se sienta el mango en la mano. El segmento de transicion entre el cuenco



63

y el mango puede quedar tan delgado que corra peligro de quebrarse. Si la veta de la
madera corre a lo largo de la cuchara, esto rara vez ocurre. No obstante, incluso si no
hay peligro de rotura, ese segmento puede verse y sentirse demasiado delgado. Mas alla
del grosor de dicho segmento, estd el problema de hacer que las dos partes sean
armoniosas y que no parezcan desarticuladas. (Es que se siente a las dos partes —cuenco
y mango —unidas fisicamente, pero desarticuladas visualmente? ;O forman ambas un

todo armonioso? Ver Fig. 25 abajo.
Q . |
N ¥

|
Fig. 25 — Diferentes disefios de cucharas

Los procesos de limado y tallado satisfacen esa necesidad de ir sintiendo la
gradual evolucion de la forma. Esta es la razon contemporanea para la ensefianza del
tallado en madera: educar la voluntad sensible. Las razones por las que el desarrollo de
la voluntad sensible es tan esencial para enfrentar los desafios de la vida contemporanea
se exponen en el Capitulo 3.

CUENCOS
Cuenco con voluntad pensante

1) Un cuenco también puede fabricarse a la manera de la voluntad pensante si se
dibuja el  contorno sobre la madera y se comienza a ahuecar el cuenco a partir de la
linea. Incluso sin esa linea, algunos alumnos tienen tal empeio en establecer el tamafo
y la forma que supuestamente quieren lograr, que comienzan a tallar en el borde
externo. Lamentablemente, es muy probable que los talladores novatos no estén
satisfechos con la forma que logren. Y su decepcidon habra de ser ain mayor al darse
cuenta de que, por haber empezado en el borde externo, las posibilidades de cambiar de
forma son escasas.

2) Aun si estamos mas o menos contentos con la forma interior que hemos
creado, en este método de trabajo es natural sacar casi toda la madera de adentro lo mas
rapido posible -lo  que implica que se talla con movimientos extendidos que
desgarran y astillan la madera. Después se la puede alisar de modo que no afecte el
aspecto final del cuenco. Pero, aparte del riesgo de producir dafios, la principal
observacion con respecto a este método es que no cultiva la sensacion de la forma. El



64

proceso de sacar madera se torna puramente cuantitativo, aislado de la sensacion
cualitativa en lugar de unido a ella.

3) Aligual que con la cuchara, un cuenco desparejo necesita ser refinado. Tarde
o temprano el alumno debe encontrar la necesaria sensacion de forma y la
correspondiente habilidad para darle terminacion a la forma de adentro. Lo mismo vale
para el tallado de la parte externa del cuenco, para lograr que el interior y el exterior
tengan una relacion armonica. Al final, es necesario ejercitar la voluntad sensible para
crear un cuenco acabado y hermoso. Trabajar a la manera de la voluntad pensante nos
permite obtener resultados mas rapido en las primeras etapas, pero también posterga y
limita lo que podemos hacer desde nuestra voluntad sensible en las ultimas etapas

Cuenco con voluntad sensible

1) Se puede tallar un cuenco a la manera de la voluntad sensible de principio a
fin. Aqui tampoco es necesario dibujar, pero si se estima conveniente ensayar un poco el
proceso, se puede proceder con la tiza de la misma manera que para la cuchara. En lugar
de dibujar el borde externo del cuenco, se dibuja con tiza una pequefia area circular en
el centro mismo del bloque. Lentamente se va agrandando esta superficie redonda.
Después de agrandarla un poquito, se sugiere ir cambiando la forma, pasando del
circulo al 6valo, luego a la forma de rifion y otras formas. La idea es experimentar,
utilizando la superficie de tiza para explorar una variedad de posibilidades a medida que
el dibujo se va agrandando hasta el mayor tamafio que le permita el bloque. Se puede
proceder de la misma manera empezando desde la periferia del bloque, como si se
estuviera redondeando las esquinas y luego gradualmente encontrando una forma
exterior que vaya bien con la forma de adentro. La forma exterior puede replicar la
forma interior, en cuyo caso lo importante es decidir cuan grueso o fino hemos de hacer
el labio del cuenco. O si no, podemos tratar de encontrar una forma exterior que sea
diferente de la interior, lo que implica que el grosor del cuenco y el grosor del labio han
de ser diferentes. Cuando estd bien hecho, esto crea una cualidad muy dindmica; si no
esta bien logrado, se vera feo y burdo. Ver Fig. 26 a continuacion.

d. 3 f.
Fig. 26 a-f — Dibujo de un cuenco a la manera de la voluntad sensible



65

2) Nuevamente, con o sin dibujo, el proceso de tallado se realiza de la manera
arriba indicada. En un proceso guiado por la voluntad sensible, es esencial la capacidad
del alumno de realizar cortes limpios, desde el primero al ultimo. Yo le dedico
considerable tiempo y esfuerzo a demostrarles a los alumnos tres factores que
determinan si el corte ha de ser limpio o, por el contrario, desgarrado o astillado. Les
aclaro que uno de esos tres factores es responsabilidad mia, mientras que los otros dos
son responsabilidad de ellos. Les demuestro como se afilan las gubias, pero, salvo el
pulido, no es mi intencion que aprendan a afilar sus herramientas. Que las gubias estén
afiladas es el factor esencial para obtener cortes limpios que considero mi
responsabilidad. Ver el Apéndice.

Pero, incluso con una herramienta afilada, es posible desgarrar y astillar la
madera de dos maneras diferentes. Si hacemos un corte demasiado profundo,
permitiendo que las dos puntas de la gubia se hundan bajo la superficie de la madera, se
producird algun tipo de desgarro. Ver Fig. 27.

Fig. 27 a — Corte limpio Fig. 27 b — Corte que desgarra o astilla

Esto no es tan grave en las primeras etapas, pero si al final. Por ello, me propongo que
los alumnos aprendan a evitarlo desde el principio para que ya lo tengan bien
internalizado al llegar a la etapa final. El astillado més serio se produce al tallar
siguiendo la veta, o mas precisamente, introduciéndose en la veta de la madera. Hay
diferentes opiniones en cuanto a tallar siguiendo la veta o transversalmente a la veta.
Cada una de estas formas resulta tutil en diferentes momentos. El propdsito de lograr
cortes limpios es lo que en ultima instancia habréa de indicarnos cudndo tallar siguiendo
la veta o transversalmente. Al tallar transversalmente a la veta, especialmente si la
superficie que estamos tallando es plana o suavemente convexa, habremos de producir
siempre cortes limpios si trabajamos con una gubia afilada y no dejamos que sus bordes
se hundan debajo de la superficie. Los cortes seran atin mas limpios, casi pulidos, si
tallamos siguiendo la veta, siempre que lo hagamos con una leve inclinacion hacia abajo
—es decir, cortando a través del extremo de la veta. Cuando el corte se hace siguiendo la
veta pero con una leve inclinacion hacia arriba introduciéndose en el extremo de la veta,
la gubia se enterrard y empezara a partir la madera. Ver Fig. 28.



Fig. 28 b — Talla siguiendo la veta:
hacia abajo y a través del extremo hacia arriba e introduciéndose en la
de la veta, produce un corte pulido veta, astilla la madera

3) Pongo tanto énfasis en los factores que producen cortes limpios porque en el
tallado de un cuenco que ejercite la voluntad sensible, ya el primer corte debe ser un
corte limpio. En el centro mismo del bloque de madera, sacamos con la gubia un
pequeio bocado con un corte limpio. Ver Fig. 29 abajo. El borde de dicho corte ha de
ser redondo o levemente ovalado y su superficie ha de ser mas o menos simétrica. A
este primer corte yo lo llamo “cuenco-semilla” porque en todos los aspectos parece un
cuenco, solo que muy pequefio. Lo llamo “cuenco-semilla” porque a partir de este
primer corte con aspecto de cuenco, es posible hacer un segundo corte y un tercer corte
de tal manera que el aspecto de cuenco no se pierde, sino que solo se hace mas grande y
eventualmente puede cambiar de forma. Aunque estamos eliminando madera, sentimos
de todos modos que el cuenco va creciendo, en el sentido de que su forma se
desenvuelve organicamente. Ver Fig. 30.

= - il
Fig. 29 — El primer corte limpio es un “cuenco-semilla”

Fig. 30 — La forma de cuenco crece organicamente
a partir del cuenco-semilla



67

4) Este desarrollo organico del tamafio y la forma del cuenco es la clave de un
proceso que involucra a la voluntad sensible. Puede ser que algunas personas no
produzcan un corte limpio ni la primera ni la segunda ni la centésima vez. Practicar
hacer cortes limpios es simplemente el aspecto exterior de cultivar un proceso interior
diferente basado en la capacidad de sentir la cualidad de la forma. No voy a explicar
todos los pasos y aspectos restantes de la talla de un cuenco. Si comenzamos bien,
ejercitando nuestra voluntad sensible desde el primer corte, todo lo demas se ha de
desenvolver por medio de la percepcion sensible. Fig. 31.

Fig. 31. Variations on a bowl

Fig. 31 — Variaciones sobre un cuenco

Juguetes movibles

Esto se hace generalmente en el séptimo grado, como lo sugiriera Steiner, en
relacion con la época de mecanica que corresponde a este grado. Solo quiero aqui
llamar la atencion sobre la posibilidad de fabricar un juguete movible a la manera de la
voluntad pensante en contraste con la manera de la voluntad sensible. Con frecuencia
estos juguetes se hacen con madera contrachapada de un cuarto de pulgada de espesor.
Con este tipo de madera parece natural dibujar la forma humana o animal que se desee
sobre la superficie de la placa —ya sea dibujandola primero en papel o no. Luego se la
recorta con una sierra de arco, se la lija, se la pinta y se ensambla. Este tipo de proceso
ejercita la voluntad pensante de los alumnos. Esto podria armonizar perfectamente con
el énfasis sobre la mecanica. Sin embargo, también podria ser deseable aprovechar esta
actividad para reunir los dos aspectos de nuestra constitucion —el cientifico y el artista.
Cuando se trata del funcionamiento mecanico del juguete, se debe ayudar a los alumnos
a ejercitar su voluntad pensante. Pero cuando se trata de formar las figuras humanas y/o
animales, es posible hacerlo a la manera de la voluntad sensible. En realidad, constituye
un desafio interesante poner en accion la voluntad sensible lo mas que se pueda en esta
actividad, dado que hay en ella un predominio de la voluntad pensante incluso hasta en



68

la fragmentacion del cuerpo en varias partes movibles. Para involucrar a la voluntad
sensible podemos, por ejemplo, tratar de tallar extremidades separadas utilizando
madera solida —en listones o cilindrica, de quizas % de pulgada —en lugar de madera
contrachapada. El desafio es modelar las partes individuales de tal modo que al ser
ensambladas formen un todo vivo.

ESCUELA SECUNDARIA

En la etapa de la escuela secundaria, la creciente madurez fisica y mental de los
alumnos abre ilimitadas posibilidades para las actividades artisticas y artesanales.
Ciertos materiales y actividades parecen ser mas apropiados para determinados afios,
pero, como hemos visto, la pertinencia evolutiva no es la inica cuestion a considerar.

En la escuela secundaria la cuestion de quién trabaja con los alumnos es mucho
mas importante que gué artes y manualidades se ofrezcan. En la escuela primaria, todas
las materias, incluyendo las artes y las manualidades, se toman en su dimensiéon humana
total mas que como disciplinas de especializacion. En la escuela secundaria, se necesita
lo opuesto: cada profesor debe ser ante los alumnos un maestro en su campo. Por ello,
para la escuela secundaria necesitamos artistas y artesanos que no sean simplemente
competentes sino que vivan y respiren los temas y las capacidades de sus disciplinas.
Necesitamos verdaderos cientificos, historiadores y artistas. Este requisito ha de tener
una significativa influencia sobre qué artes y manualidades les hemos de ofrecer a los
alumnos. El tallado en piedra para el Doceavo Grado es maravilloso, pero ;cuenta la
escuela con un tallador en piedra dentro de la comunidad? Si hay que elegir entre un
tallador en piedra amateur y un verdadero tallador en madera, yo elegiria al segundo
para la escuela secundaria.

Existe otra dimensién que también debe ser tenida en cuenta y analizada para
determinar a quién se confiard la ensefianza, y s6lo después, qué artes y manualidades
se habrd de ofrecer. Es la cuestion de como trabaja el artista o el artesano con su
material y, por lo tanto, como habra de presentdrselo a los alumnos. En la escuela
secundaria la distincion entre los enfoques de la voluntad pensante y de la voluntad
sensible en las artes y las manualidades se vuelve fundamental. En esta etapa, los
jovenes debieran sentir que son aprendices de un maestro mas que estudiantes de un
profesor. ;Pero, con qué tipo de capacidad magistral se habran de encontrar? Un
carpintero profesional les ensefiara carpinteria; un herrero les ensefiara a templar acero;
un pintor, a crear paisajes y retratos realistas. Pero, hoy en dia, la mayoria de los artistas
y artesanos profesionales trabajan predominantemente a la manera de la voluntad
pensante. Sin duda querremos que nuestros alumnos tengan la experiencia de esa forma
de trabajar ejercitando la voluntad pensante, pero también que contintien desarrollando
su voluntad sensible. Idealmente, una escuela secundaria habra de tener una equilibrada
seleccion de artistas y artesanos que hayan logrado maestria en sus disciplinas tanto en
lo que respecta a la voluntad pensante como a la voluntad sensible.

Puede resultar util observar que los términos arte y artesania pueden tener
diferente significado. Se pueden referir no sélo a diferentes materiales y técnicas, sino a
diferentes propositos. Arte generalmente se refiere a las bellas artes de la pintura y la
escultura, que tienen una funciéon animica/espiritual més que una determinada funcion
material. Las artesanias, en cambio, tienen por lo general una funcion practica ademas
de su atractivo artistico. La distincion entre arte y artesania no es realmente una cuestion
de materiales y técnicas, puesto que el artista y el artesano pueden usar el mismo



69

material. Un alfarero usa arcilla para hacer ollas, mientras que un escultor puede usar la
misma arcilla para modelar una cabeza. Un carpintero puede construir muebles con la
misma madera que un tallador usa para tallar una figura humana o abstracta. Si usamos
la palabra arte para referirnos a un valor estético y artesania para referirnos a un valor
funcional, entonces debemos decir que hay arte en toda artesania y artesania en todo
arte.

Hay otra manera de entender estos términos. Artesania puede referirse a una
actividad de voluntad pensante, de coordinacidon cabeza/mano, mientras que arte puede
referirse a una actividad de voluntad sensible, de coordinacién cabeza/corazén/mano.
En este sentido, un artista que trabaja a la manera de la voluntad pensante enfatiza /o
artesanal de su arte, mientras que un artesano que trabaja a la manera de la voluntad
sensible enfatiza lo artistico de su artesania.

Tales consideraciones pueden sonar abstractas en el papel, pero son de mucha
importancia para decidir qué tipo de experiencia queremos ofrecerles a los alumnos de
secundaria para su desarrollo. Queremos una buena gama de actividades artisticas y
artesanales guiadas por expertos artistas y artesanos. Y debemos, ademas, tratar de
ofrecer, no simplemente una equilibrada mezcla de artes y artesanias, sino una mezcla
de artes y artesanias que ejerciten la voluntad pensante, y de artes y artesanias que
ejerciten la voluntad sensible.

Basandonos en estos criterios, consideraremos a continuacion algunos ejemplos
para indicar como se puede manifestar esto en la escuela secundaria.

NOVENO Y DECIMO GRADO
Los solidos platonicos

Los soélidos platonicos ocupan un lugar importante en el Séptimo u Octavo
Grado y luego, de nuevo, en el Noveno. Con frecuencia, estas formas geométricas se
construyen dibujdndolas en papel, recortandolas y luego armandolas. Este es un
excelente ejercicio de voluntad pensante. También se los puede hacer a la manera de la
voluntad sensible, modelandolos en arcilla. Un tetraedro modelado en arcilla puede
carecer de la precision de uno construido, pero la actividad interna y externa de ir
rectificando y amoldando la arcilla en todos los lados para lograr la necesaria simetria
es invalorable. La yuxtaposicion de las formas geométricas en el proceso organico de
modelado les permite a los alumnos desarrollar claridad objetiva de una manera que no
es mecanica sino intuitiva. Ver Fig. 32. Ademas, mientras los solidos construidos se
hacen como formas separadas, en arcilla se los va transformando de una forma a otra de
manera legitima y ordenada. Para una descripcion mas completa de como hacer los
cinco soélidos en arcilla de modo que se vayan transformando el uno en el otro en un
orden especifico, ver Learning About the World Through Modeling [ Aprendiendo sobre
el mundo a través del modelado] de Arthur Auer.



Sead

Fig. 32 — Transformacidn orgdnica de una esfera en un tetraedro

Ademas de hacer estas transformaciones en arcilla, los alumnos de Noveno
Grado pueden hacer uno o mas so6lidos platonicos en madera. Para enfatizar el contraste
entre el método de la voluntad pensante y el de la voluntad sensible, se puede hacer un
tetraedro, por ejemplo, de dos maneras diferentes. Para trabajar la voluntad pensante, se
dibujan los cuatro lados triangulares sobre una placa de madera contrachapada de 1/4 o
1/8 de pulgada y luego se los recorta con una sierra de arco. Los bordes deben ser
prolijamente biselados para unir los lados con pegamento. Ver Fig. 33. Para trabajar la
voluntad sensible, los alumnos pueden tallar el tetraedro en un bloque de madera de
aproximadamente el mismo tamafio que el cuerpo construido. Ver Fig. 34. Al final
ambos tetraedros se verdn casi idénticos. La similitud de las formas finales ha de realzar
el contraste entre las dos maneras de fabricarlos. Ya sea que los alumnos aprecien esto
de manera consciente o no al realizar la actividad, la fabricacién de dos tetraedros con
dos técnicas diferentes ha de resonar en ellos, en el futuro, como una experiencia
concreta de la diferencia entre su voluntad pensante y su voluntad sensible.

¢ ¢

Fig. 33 — Tetraedro construido Fig. 34 — Tetraedro tallado en
en madera contrachapada madera solida

Si es posible trabajar asi de maneras diferentes con los solidos platonicos, se
puede hacer lo mismo con casi cualquier otro objeto. Construir una caja con junturas
simples 0 mas exoéticas y luego tallar una caja con tapa. Construir un marco para cuadro
y luego hacer un marco tallandolo. Construir un banquito o mesa y luego tallar un
banquito o mesa. Desde luego, podemos planear una actividad que sea principalmente
de voluntad pensante con algo de voluntad sensible o viceversa. O durante un semestre
o un afio podemos realizar una actividad que trabaje la voluntad pensante y al siguiente,
una que ejercite la voluntad sensible. En términos generales, la objetividad de la
voluntad pensante es especialmente adecuada para el Noveno y el Décimo Grado.



71

Otra actividad que puede ser especialmente adecuada para el Noveno y el
Décimo Grado es modelar una cabeza que comienza joven y luego se transforma en una
cara mas vieja. Se lo puede hacer como mascara, pero hacerlo de forma esférica y en
tamafio real o mas grande funciona muy bien para esta edad (especialmente para los
varones). Se comienza por modelar, con la técnica de enrollado, una pieza de unos
30cm de alto con forma de “bombita eléctrica” o “peodn de ajedrez” de paredes bastante
gruesas (2,5cm como minimo). Ver Fig. 35.

A partir de esta forma, se desarrolla la forma esférica general de la cabeza, en
parte aplicando presion pero también agregando arcilla. Luego se subdivide la mitad
delantera de la forma esférica con una suave hendidura practicada a través de la linea
media, donde luego iran los ojos. Ver Fig. 36. Subdividimos después el 16bulo inferior
con otras dos suaves hendiduras que nos daran las mejillas y la zona de la boca. Esta
subdivision en lobulos més grandes y mas pequefios, con el agregado de una pequefia
protuberancia para la nariz y dos pequefios bultos para los ojos, nos da los principales
rasgos de la cabeza de un nifio. Ver Fig. 37. Aunque hemos marcado los ojos y la nariz,
es importante que los alumnos esperen unas cuantas clases antes de desarrollar en
detalle los ojos, la boca y las orejas. La razon para esto es que deben lograr que estas
protuberancias y depresiones adquieran el aspecto de un nifio y no de un extraterrestre o
alguna otra aberracion de la forma humana. La humanidad de la forma no debe
depender de los detalles de los ojos, boca y pelo, sino de la configuracién y
proporciones armonicas de las protuberancias y las depresiones.

Una vez terminada la cabeza de nifo, les demuestro en mi pieza como
transformar una cabeza de joven en una de viejo. Se trata principalmente de deprimir las
mejillas, la nariz y el menton para hacerlos mas chatos y puntiagudos . Ver Fig. 38. Esta
transformacion de joven a viejo resulta particularmente cautivante para los alumnos de
secundaria de esta edad. Esa experiencia de la polaridad entre la vida que brota y la que
se marchita es la principal razon pedagogica para realizar esta actividad de esta manera
en esta etapa. Trabajar con lo que brota y lo que se marchita es el equivalente
escultdrico del dibujo en blanco y negro.



A veces hago que los alumnos transformen a “sus nifios” dandoles caras mas
viejas. Para algunos, especialmente las nifas, esto puede ser una experiencia traumatica.
Como concesion a quienes deseen conservar su cabeza de nifo, les permito que la
completen y que luego hagan otra cabeza. Para esta segunda cabeza, comienzan de la
misma manera que se describe arriba pero una vez que han formado los principales
l6bulos convexos, convierten la forma en una cabeza vieja. Otro enfoque que he
probado hace poco es darles la opcidon de hacer una cara mas joven o una mas vieja.
Pero les indico que la cara joven no ha de ser s6lo hermosa sino que también ha de tener
caracter. A la inversa, la cabeza més vieja no sélo ha de tener caracter sino también
belleza. Se puede poner el énfasis mas sobre la belleza o sobre el caracter, pero ambos
deben mostrarse. De esta manera evitamos cabezas que sean manifiestamente feas de
una manera grotesca y también aquellas que tengan un tipo de belleza sensiblera o
remanida.



ONCEAVO Y DOCEAVO GRADO

Nuevamente, mucho depende de con quién se cuente para trabajar en los grados
superiores. Alli donde hay un maestro carpintero, he visto a alumnos del onceavo y del
doceavo grado construir increibles muebles, instrumentos musicales, canoas y kayaks.
No hay duda alguna de que algunos alumnos de esos grados pueden llegar a desarrollar
altos niveles de capacidad técnica. También es cierto que estos alumnos tienen la
madurez suficiente como para apreciar y explorar las formas contemporaneas del arte.
Mi experiencia es principalmente con el tallado de la madera y de la piedra.

Cuando tengo oportunidad de trabajar con los mismos estudiantes primero en el
onceavo grado y luego nuevamente en el doceavo, los hago tallar madera en el onceavo
y piedra en el doceavo. Si por algiin motivo solo los tengo en el doceavo grado, les
permito elegir entre madera y piedra. En la talla de madera, pueden tallar un relieve o
una escultura tridimensional. La talla en piedra se hace con un bloque de marmol o de
piedra caliza de tamafio mediano. Cualquiera sea el material o el tamafio, mi nico
requisito es que el bloque de madera o de piedra se convierta en una forma que exprese
vida y movimiento. En el comienzo los insto enfaticamente a no tener una idea
preconcebida de cudl serd la forma, por ejemplo, si humana o animal. El foco estd en
que descubran como crear movimiento vivo prestando atencion a como y donde quitar
material. Si lo quitan de la parte superior, la forma dard una impresion de mayor peso o
basamento. Si lo quitan cerca de la base, la forma parecera elevarse. Al ir quitando de la
parte superior o de la base, creardn una ondulacion fluida entre hendiduras y l6bulos
protuberantes. Les pido a los alumnos que creen formas libres que enfaticen esta
sensacion de ondulacion que dan las protuberancias de distinto tamafio y las depresiones
entre ellas. Ver Fig. 39.

Fig. 39 - Forma libre y forma humana —ambas talladas desde el gesto

Este proceso de formas libres puede llevar mas de la mitad del curso. Algunos
alumnos se avienen mas que otros a trabajar con las cualidades puras de la forma sin
referencia a formas humanas o animales, pero estariamos perdiendo una gran
oportunidad si no enfrentaramos a todos, principiantes y avanzados, a estas formas y
enfoques contemporaneos del arte. A medida que sus tallas en piedra o madera avanzan,
los alumnos tienen libertad de continuar sus esculturas como formas libres o, si asi lo
desean, desarrollar alguna forma humana o animal que vean emerger. Aun en la figura
representativa se presenta el desafio de moldear los detalles a través de un proceso



74

orgéanico e intuitivo en lugar de simplemente adosarlos. En ese sentido, sigue estando
involucrada la voluntad sensible.

Una culminacion maravillosa para las artes visuales es trabajar grupalmente en
un mural o en una escultura grande. Por ejemplo, tallar un cartel grande ofrece una
excelente oportunidad para la aplicacion practica del tallado en la que pueden participar
tres o cuatro alumnos al mismo tiempo. Si no hace falta un cartel, un relieve escultérico
para alguna pared de la escuela o una escultura en piedra podria ser un obsequio para
toda la escuela a la vez que ofrecer una leccion de escultura social. Como aprestamiento
para tales proyectos grupales en madera o piedra, se puede volver a practicar algin
relieve grande en arcilla o algun dibujo con semillas como los descriptos para el jardin
de infantes y la escuela primaria. Ver Figs. 40 y Figs. 41.

Fig. 40-c Fig. 40-d

Fig. 40-f

Fig. 40 a-g — Esculturas grupales



Fig. 41-a

Figs. 41 a y b — Dibujo grupal

Cuando los alumnos estan a punto de salir al mundo real, tales ejercicios y
proyectos artisticos grupales les permiten entrever la relevancia social de las facultades
artisticas que han ido desarrollando a través de los afios. Hacia el ultimo afio, tienen ya
la madurez suficiente y, con frecuencia, el ansia de entender conscientemente la
significacion mas profunda de toda la actividad artistica a la que han estado expuestos.
Serd una gran fuente de fortaleza y salud para estos alumnos terminar la escuela
secundaria con cierta conciencia de la razon por la cual las artes formaron parte tan
fundamental de su educacion. En el nlcleo de su ser habran de estar profundamente
agradecidos al saber que las artes y las manualidades desempefiaron un rol fundamental
en el desarrollo de su potencial humano completo, el artista tanto como el cientifico, su
voluntad sensible tanto como su voluntad pensante.



APENDICE

Afilado de las herramientas para tallar

Esta seccion sobre afilado esta dirigida a los maestros de talla en madera, tanto a
los de mucha experiencia como a los menos experimentados. Si alguien con un minimo
de experiencia practica estd ensefiando talla en madera, es esencial que aprenda a afilar
las gubias bien y eficientemente. A menos que cuente con herramientas afiladas, es
mejor, en realidad, no ofrecer clases de talla en madera —las herramientas sin filo
socavan cualquier otro valor que la talla en madera pudiera tener para los alumnos. A
menos que sepa afilar con suficiente rapidez, se verd abrumado por la cantidad de
afilado que normalmente se requiere. Lo que sigue tiene el proposito, en parte, de servir
como punto de partida para aquellos que atn no han dominado el arte de afilar. Al
tallador experimentado, para quien el afilado constituye algo automatico y es
simplemente una necesidad practica, le ofrezco una perspectiva mas completa que
incluye la importancia evolutiva de dominar tanto el arte como la ciencia del afilado de
las gubias. En la ensefianza del tallado en madera, debemos ser capaces de afilar bien
las herramientas. En el contexto educativo, es relevante verlo también como una
manera de ejercitar y, por ende, desarrollar tanto la voluntad pensante como la voluntad
sensible.

La ciencia del afilado nos permite tener una clara comprension de lo que
debemos hacer para obtener gubias verdaderamente filosas. El afilado es una ciencia en
el sentido de que no hay lugar para las expresiones de deseo, la buena suerte o la
intervencion divina. Existen amoladoras y otros artefactos mecéanicos que pueden
ahorrarnos el tiempo y el esfuerzo de adquirir el conocimiento y la destreza para afilar
las gubias nosotros mismos. En ese caso, obtenemos los resultados sin desarrollar
ninguna capacidad. Para afilar las herramientas nosotros mismos, debemos saber lo que
estamos haciendo y también debemos ser capaces de coordinar cabeza y mano para
obtener resultados muy precisos. La destreza practica del afilado puede parecer una
ciencia aplicada, pero eso es s6lo una parte. Veremos que también es un arte que
requiere la coordinacion de cabeza, corazoén y mano , es decir, voluntad sensible.

La ciencia del afilado

La mayoria de las personas supone que una gubia afilada significa simplemente
un borde ahusado y filoso como el de un cuchillo. Sin embargo, cuando probamos
afilar por primera vez, podemos sentirnos frustrados y desanimados al comprobar que
la herramienta sigue con poco filo a pesar de todo el tiempo y esfuerzo dedicados a
obtener un borde fino como una navaja. ;Cual es la sutil diferencia entre dos bordes que
a simple vista parecen ser igualmente delgados pero que, mientras uno corta la madera
como si se tratara de manteca, el otro la rompe y la desgarra? Afilar una gubia implica
mas que lo que se puede ver a simple vista, lo que no significa que vayamos a necesitar
un microscopio. Necesitamos desarrollar una vista mas sutil, guiada por una percepcion
profunda.

En primer lugar debemos llegar a comprender que el filo no se puede definir
como blanco o negro sino que es un espectro que va desde lo inservible, pasando por lo
poco filoso, hasta lo filoso y lo muy filoso. Con frecuencia, una gubia producira un
corte limpio pero no como cortando manteca. Tal vez, con anterioridad, dicha gubia



77

haya cortado con la facilidad con que se corta la manteca, pero con el uso y el pulido ya
no corta tan bien como antes. Con algo de practica, podemos aprender a mirar el bisel
de una gubia y distinguir diferencias sutiles en su forma.

Por definicion una gubia es un borde curvo —cuando el borde es recto, se trata de
un cincel. Si el borde es curvo, la superficie del bisel también serd curva cubriendo el
ancho de la hoja de la herramienta. Pero el bisel tendrd también una de tres formas
posibles en su dimension mas corta a lo largo de la hoja (normalmente el ancho del bisel
de una gubia es mayor que su largo). Esto se puede observar mejor desde el lado de la
herramienta donde el borde y el bisel forman una especie de “V”. A primera vista
podemos pensar que el bisel es recto, pero puede ser una curva convexa o una curva
concava. Una gubia que no corta muy bien a menudo tiene un bisel convexo. En
comparacion con una gubia que tenga un bisel recto o concavo, una con bisel convexo
produce mas resistencia cuando el borde penetra la madera. Un bisel recto cavara bien,
y uno concavo, aiin mejor, ya que el volumen del bisel disminuye. Como veremos, no
existe un tipo de bisel que sea el nico adecuado pues en cada situacién cada uno de los
tres tipos puede ser el requerido. Ver Fig. 42.

Fig. 42 — EI N° 1 es un bisel corto; el 2,
un bisel largo; el 3, un bisel convexo;
y el 4, un bisel concavo.

Otra variable a tener en cuenta es la diferencia entre un bisel corto y uno largo.
Un bisel que se extiende mas serd mas delgado y, por lo tanto, penetrara cortando la
madera mas facilmente que uno corto y mas grueso. Un tallador experimentado no
mantiene siempre el mismo largo y forma de bisel en sus gubias. Para el tallado basto en
madera mas bien dura, un bisel largo, delgado y/o cdncavo es susceptible de romperse.
En este caso resulta mejor usar un bisel mas corto y quizds convexo. Para las
terminaciones prolijas en madera més blanda, un bisel corto y convexo no serd tan
conveniente como uno largo y recto o concavo. Nos referiremos a la manera practica de
obtener estos diferentes biseles cuando abordemos el arte del afilado. Por ahora,
corresponde a la ciencia del afilado entender que hay diferentes tamafios y formas que
se le pueden dar al bisel de una gubia y que se puede elegir entre ellos segun el tipo de
talla que se esté realizando.

El aspecto clave de la ciencia del afilado es saber cuindo una gubia esta
realmente afilada sin adivinar y sin siquiera probarla en un trozo de madera. Cada
tallador tendra su piedra y su técnica preferidas. La variedad de técnicas puede abrumar
e inducir a confusiéon a quien esta aprendiendo a afilar. Con todas las diferentes



78

herramientas y técnicas entre las que se puede elegir, al final hay una sola cosa que
importa: hay que producir una rebaba a lo largo del borde.

Ya sea que se afile a mano sobre una piedra o con una rueda de amolar, el
objetivo principal es desgastar el metal hasta que esté tan delgado que se enrolle. Ese
metal enrollado es la rebaba. S6lo cuando se forma esa rebaba y luego se la desgasta
cuidadosamente, se obtiene un borde con el maximo de filo posible. Afilar a mano es
mas lento; requiere mas paciencia y perseverancia para desgastar el metal hasta que
aparezca la rebaba. Afilar con una rueda es obviamente mas rapido, pero sin el cuidado
necesario o sin una rueda amoladora adecuada (no utilizar una rueda comun de carburo
de silicio, sino una mas suave apropiada para el metal mas blando de las herramientas
de tallar), el metal puede perder su temple. Esto ocurre cuando el metal se calienta
demasiado y se vuelve negro. El metal ya no tiene la dureza suficiente para conservar un
borde afilado y perdera el filo inmediatamente. Introducir el borde de la herramienta en
agua de vez en cuando para que se mantenga fria.

El arte del afilado

Ahora estamos listos para trasladar nuestro conocimiento teorico del afilado a la
préctica. Voy a describir el proceso de afilado con una afiladora eléctrica, por tratarse de
una destreza muy comun pero muy dificil de adquirir. Vamos a suponer que tenemos
una herramienta que ya no responde al pulido pero que tiene un bisel convexo o que
tiene una muesca en el borde que produce una linea blanca al tallar. Esta linea blanca es
en realidad producto de la muesca que desgarra en lugar de cortar la madera. En este
caso, sostenemos la gubia en angulo recto con la rueda para desgastar todo el borde
hasta que la muesca desaparezca. Esto hara que el borde se vuelva mas grueso y, por
ende, inutil para cortar la madera.

La mayoria de las afiladoras eléctricas rotan hacia nosotros y, por lo tanto, tocan
a la herramienta con un movimiento hacia abajo. Por esta razon veremos chispas que
caen hacia abajo desde la herramienta al tocar la rueda. Estas chispas son diminutas
particulas de metal que se queman y rapidamente se vuelven polvo gris —no lastiman al
caer sobre la mano. Lo primero y mas importante que debemos decidir es a qué angulo
sostener la gubia contra la rueda. Si la sostenemos mas horizontalmente, se producird un
bisel mas corto; si la sostenemos mas verticalmente, el bisel serd mas largo. Como
dijimos mas arriba, no existe una longitud correcta o incorrecta de bisel, aunque un bisel
de mediana longitud sirve para la mayoria de los casos. Si somos principiantes en el
afilado, es natural que nos intimide la velocidad y el ruido de la maquina, y, por ello,
puede que tengamos que hacer unas cuantas pruebas antes de encontrar el dngulo
indicado para el bisel deseado. Ya es dificil encontrar el dngulo adecuado; es aun mas
dificil mantener el mismo angulo hasta haber producido una rebaba. Basta el mas leve
movimiento hacia arriba o hacia abajo para producir dos o mas biseles en vez de uno.
Aprender a sostener el angulo del bisel es mas que nada una cuestion de practica. Si no
queremos destruir nuestras costosas gubias, podemos conseguir en una ferreteria una
barra de metal de % de pulgada de ancho para practicar a gusto.

Mantener un angulo constante es tanto una ciencia como un arte. Yo me ayudo
sosteniendo el brazo contra el costado del cuerpo e inmovilizando la mufieca para
minimizar cualquier tendencia a moverse hacia arriba o hacia abajo. Sin embargo,
también tiene que ver con la sensibilidad. Con la repetida practica podemos comenzar a
sentir si la herramienta se mantiene en el mismo angulo o si se ha deslizado un poco.
Observar las chispas también es una ayuda importante; podemos estar atentos al



79

momento en que las chispas comienzan a rebotar desde la punta. Esto nos indica que el
borde se estd poniendo tan delgado que esta a punto de formarse una rebaba. No
obstante, s6lo cuando un pequefio chorro de chispas comienza a saltar por sobre el
extremo superior y, al rotar la herramienta, a lo largo de todo el borde, es que sabemos
que ya tenemos la muy importante rebaba. Ver Fig. 43.

Tenemos que continuar el proceso desgastando esta rebaba sobre una piedra fina
—por ejemplo, una piedra combinada de 6xido de aluminio (India combination Stone).
Apoyamos el bisel sobre la piedra, asegurandonos de que no esté ni demasiado alto ni
demasiado bajo, para establecer el mismo angulo de bisel. Podemos constatar si
tenemos el angulo correcto controlando el bisel después de algunas pasadas. Si la gubia
estd demasiado vertical, veremos que se estd desgastando sélo la punta; si estd
demasiado horizontal, el desgaste se vera so6lo en el talon del bisel. S6lo cuando vemos
que se estan desgastando tanto la punta como el talon, sabremos que tenemos el dngulo
correcto. También podemos notar que aparece una leve hondonada en la zona media del
bisel. Esto nos indica que en realidad todo el bisel se ha vuelto concavo por la curva
convexa de la rueda amoladora. Ver Fig. 43. Algo de esta concavidad se pierde al
remover la rebaba, pero no es necesario quitar toda la concavidad haciendo que el bisel
sea plano. Un poco de concavidad resulta util a menudo. Ademas, si lo hacemos plano,
se habrd de volver convexo mas rapidamente debido al posterior pulido y afinado.
Después de trabajar sobre el lado del bisel, usamos una piedra dura de Arkansas para
desgastar el bisel en la parte de arriba del borde. Es importante mover la piedra en
vaivén, pegada a la superficie superior de la gubia. Trabajamos asi en vaivén sobre el
lado del bisel y luego sobre el lado de arriba hasta que finalmente la rebaba se separe
del borde y caiga. Después de algunas pasadas sobre una rueda de pulir con algun
compuesto lubricante, tendremos una gubia perfectamente afilada que cortara
verdaderamente como si cortara mantequilla.

Conoci a un maestro de tallado en madera que les exigia a sus alumnos adultos
que aprendieran a afilar sus herramientas antes de iniciarse en el tallado. Como
principio abstracto tiene sentido decir que un alumno debe aprender a afilar una gubia
antes de tallar con ella. Pero en la practica, no funciona por la simple razéon de que, en
ese caso, la mayoria de la gente no llegaria nunca a tallar: aprender a afilar gubias bien y
eficientemente lleva afios de practica. Por lo tanto, no espero, ni en verdad quiero, que
los alumnos de primaria, de secundaria o los alumnos adultos se pongan a afilar las
herramientas. Al mismo tiempo, no es aceptable que los alumnos den por sentado que
las herramientas estén afiladas; es esencial que tengan conciencia y respeto por el



80

tiempo y la destreza que se necesitan para proveerlos de gubias afiladas. Por esta razon,
al cabo de algunas clases al comienzo del curso, dedico parte de una clase a hacer una
completa introduccidén y demostracion de la ciencia y el arte del afilado de gubias seglin
se describe mas arriba. Si uno o dos alumnos tienen especial interés y aptitud, les
permito practicar con una barra de metal. En cambio, todos los alumnos aprenden a
pulir sus herramientas.

Aunque no ensefio a la mayoria de los alumnos a afilar gubias, utilizo la
introduccion a la ciencia del afilado y la demostracion del arte del afilado como una
oportunidad mas para traer a la conciencia las dimensiones de voluntad pensante y
voluntad sensible de nuestra humanidad. Es una manera de demostrarles concretamente
a mis alumnos que como maestro me esfuerzo por desarrollar tanto al cientifico como al
artista que llevo dentro, tanto mi voluntad pensante como mi voluntad sensible.



BIBLIOGRAFIA

ALEXANDRA, JOHN: Mephistopheles’ Anvil, Spring Valley, NY - Rose Harmony
Publications, 1996.

ARCHIATI, PIETRO: From Christianity to Christ, London, England - Temple Lodge
Publishing, 1996.

AUER, ARTHUR: Learning about the World through Modeling, Fair Oaks, CA -
AWSNA Publications, 2001.

BARFIELD, OWEN: Saving the Appearances, Hanover, NH - Wesleyan University
Press, 1988.

BORTOFT, HENRI: The Wholeness of Nature, Hudson, NY - Lindisfarne Press, 1996.

BRULL, DIETER: The Mysteries of Social Encounter, Fair Oaks, CA - AWSNA
Publications, 2002.

CLAUSEN, ANKE, and MARTIN, RIEDEL: Plastisches Gestalten (Sculptural
Forming), Stuttgart - Mellinger Verlag, 1985.

. Plastisches Gestalten mit Holz (Sculptural Forming in Wood),
Stuttgart - Mellinger Verlag, 1985

MARTIN, MICHAEL, editor: Educating through Arts and Crafts, Forest Row,
England - Steiner Schools Fellowship Publications, 1999.

MITCHELL, DAVID, and PATRICIA LIVINGSTON: Will-Developed Intelligence,
Fair Oaks, CA - AWSNA Publications, 1999.

NIEDERHAUSER, HANS, and MARGRET FROHLICH: Form Drawing, New Y ork -
Mercury Press, 1974.

READ, HERBERT: Education through Art, New York - Pantheon Books (Random
House), 1956.

: The Education of Free Men, London, England - Freedom Press,

1944.

RICHARDS, M.C.: Toward Wholeness, Middletown, CT - Wesleyan University Press,
1980.

SCHILLER, FRIEDRICH: On the Aesthetic Education of Man, New York - Frederick
Ungar Publishing, 1981.

STEINER, RUDOLF, and MICHAEL HOWARD: Art as Spiritual Activity, Hudson,
NY - Anthroposophic Press, 1998.



STEINER, RUDOLF: Art in the Light of Mystery Wisdom, London, England - Rudolf
Steiner Press, 1970.

: The Arts and Their Mission, New York - Anthroposophic Press,

1964.

: Balance in Teaching, Spring Valley, NY - Mercury Press,
1990.

: Discussions with Teachers, Hudson, NY - Anthroposophic
Press, 1997.

: Education as a Social Problem, Spring Valley, NY -
Anthroposophic Press, 1984.

: The Fall of the Spirits of Darkness, London, England - Rudolf

Steiner Press, 1995.

: The Foundations of Human Experience, New York -
Anthroposophic Press, 1996.

: Human Values in Education, London, England - Rudolf Steiner

Press, 1971.

: Intuitive Thinking as a Spiritual Path, Hudson, NY -
Anthroposophic Press, 1995.

: Practical Advice to Teachers, Great Barrington, MA -
Anthroposophic Press, 2000.

: Preparing for the Sixth Epoch, Spring Valley, NY -
Anthroposophic Press, 1979.

: The Social Future, Spring Valley, NY - Anthroposophic Press,

1972.

: Theosophy, New York - Anthroposophic Press, 1971.

: The Younger Generation, New York - Anthroposophic Press,

1967.



Acerca del autor

Michael Howard nacié en Vancouver, Canadd, en 1946. Comenzo a esculpir a la
edad de quince afios. Se gradué como Bachiller en Bellas Artes en la Eastern Michigan
University y como Master en Bellas Artes en la Columbia Pacific University de
California. Ha ensefiado escultura a adultos y nifios durante més de treinta afios.
Compild y prologdé una coleccion de conferencias con el titulo de Art as Spiritual
Activity: Rudolf Steiner’s Contribution to the Visual Arts [El arte como actividad
espiritual: la contribucion de Rudolf Steiner a las artes visuales]. Actualmente vive en
Ambherst, Massachusetts, con su esposa y su hija.



