
 
 

 
 
 
 
 
 
 

Educar la voluntad 
 

por 
Michael Howard 

 
 
 
 
 

Título original: Educating the Will 
Publicado por  

AWSNA 
The Association of Waldorf Schools of North America 

3911 Bannister Road 

Fair Oaks, CA 95628 

2004 

 

 

 

 

 

Traducido al español por María Teresa Gutiérrez 

para docentes de las escuelas Waldorf de Córdoba. 



 
 

 

 

 
ÍNDICE 

 

 

PRÓLOGO …………………………………………………………………………     3 

CAPÍTULO 1 
Voluntad espiritual e individualidad ……………………………………………….     5 
 
CAPÍTULO 2 
Voluntad neuro-sensorial y voluntad sensible ……………………………………..   14 
 
CAPÍTULO 3 
Voluntad colectiva y voluntad inclusiva …………………………………………...   27 
 
CAPÍTULO 4 
Educación de la voluntad en la práctica ……………………………………………  37 
 
APÉNDICE ………………………………………………………………………..   76 
 
BIBLIOGRAFÍA …………………………………………………………………..   81 
 
ACERCA DEL AUTOR …………………………………………………………..   83 
  



 
 

PRÓLOGO 
 

 
 
 En febrero de 2000 me invitaron a dar una conferencia introductoria en el 
Congreso de Maestros Waldorf del Midwest [Medio Oeste] que se celebró en Detroit, 
Michigan, sobre el tema de “Educar la voluntad”. Aunque este tema ha sido central en 
mi trabajo de escultor y de profesor de escultura de niños y adultos, la invitación a dar 
una conferencia me hizo clarificar y ahondar el conocimiento sobre la voluntad y su 
desarrollo. 
 
 Cuánto más investigaba la naturaleza de la voluntad, más me daba cuenta de que 
había incursionado en aguas desconocidas. Empecé a ver que el conocimiento 
predominante de la voluntad es más bien simplista y superficial. Y la tarea de 
desarrollar la voluntad en los niños que nos son confiados parece recibir sólo una 
mínima atención. Como padres y maestros no podemos dedicarnos exclusivamente al 
desarrollo del cuerpo y de la mente, dejando a la voluntad y al sentir librados al azar. 
Los seres humanos no pueden estar sanos a menos que estén completos. Y no pueden 
estar completos a menos que se atienda a todo el espectro de su potencial humano. Para 
que nuestros niños estén completos debemos poder ayudarlos a desarrollar su voluntad 
y su sentir con tanto conocimiento y propósito como los que ya aplicamos para el 
desarrollo de su intelecto. 
 
 Después de dar mi conferencia introductoria, sentí que estaba más al comienzo 
de la tarea que al final. Por ello me dediqué a ampliar y refinar mis ideas sobre el 
desarrollo de la voluntad escribiendo un ensayo. Una beca del Research Institute for 
Waldorf Education [Instituto de Investigación para la Educación Waldorf] me permitió 
dedicarle tiempo y energías a este proyecto durante un periodo de dos años. Este ensayo 
fue publicado por primera vez en el Boletín de Investigaciones del Instituto, en tres 
entregas: Parte I, enero 2002, Parte II, junio 2002, y Parte III, enero 2003. 
 
 Estoy en deuda con los editores del Boletín, Roberto Trostli y Douglas Sloan, 
por el inquebrantable aliento y guía que me brindaron tanto en cuanto al contenido 
como a la forma del escrito. No puedo siquiera comenzar a dar nombres, pero deseo 
expresar mi gratitud a todos los colegas y alumnos que a través de los años han 
contribuido directa o indirectamente a la evolución de mi pensamiento y experiencia 
práctica en cuanto al desarrollo del sentir y de la voluntad. En especial, quiero agradecer 
a mi esposa Susan por su apoyo en lo interior y en lo exterior durante todos mis 
altibajos. Ella más que nadie  ha prestado oídos a mis pensamientos en voz alta y ha 
sido mi más confiable instrumento para comprobar lo que suena cierto. Como 
interlocutora, me ofreció a menudo algún pensamiento esencial que faltaba, y, como 
correctora personal siempre dispuesta, fue autora de muchas de las mejoras realizadas 
desde el primero al último borrador. Agradezco a David Mitchell el impulso para 
transformar mi ensayo en libro. Fueron su inspiración y empuje los que me llevaron a 
agregar el cuarto capítulo, en el que reseño ideas prácticas para la enseñanza de las artes 
y las manualidades en los distintos grados teniendo presente de manera más consciente 
el desarrollo de la voluntad y el sentir. David fue muy generoso al ofrecerme tiempo de 
su apretada agenda para hacer muchas de las fotografías del libro, lo que, a su vez, me 
impulsó a tomar personalmente la mayoría de las fotos restantes.  
 



4 
 

 Al llegar al final de la tarea práctica de completar este libro, la sensación de estar 
al comienzo de una empresa enorme y vital tan sólo se intensifica. A medida que la 
tarea progresaba a lo largo de los últimos cuatro años, el aspecto que se manifestó más 
vívidamente es la necesidad de desarrollar la voluntad y el sentir no sólo como 
diferentes dimensiones de nuestra humanidad sino como un todo armonioso.  
 El potencial de nuestra naturaleza sensible para mediar entre nuestro pensamiento y 
nuestra voluntad, armonizándolos,  me llevó, mientras escribía, a ver la importancia de 
desarrollar lo que llamo “voluntad sensible”. Aunque conservo el título de “Educar la 
voluntad”, es la educación de la “voluntad sensible” –el desarrollo de la coordinación 
entre cabeza, corazón y manos, en contraste con la mera coordinación de cabeza y 
manos –lo que veo como próxima frontera de la educación y la cultura. Percibo una 
necesidad urgente de que los educadores se ocupen más activamente del desarrollo de la 
voluntad sensible. 
 
 Para expresarlo de manera simple, si no contundente: hemos dedicado los 
últimos quinientos años a desarrollar al científico en cada ser humano. Tenemos mucho 
que agradecer por todo lo que hemos obtenido a través de nuestras capacidades 
científicas. Pero si nuestra visión es clara, veremos evidencias  de efectos colaterales 
indeseados en todos los campos, que pueden ser atribuidos al desarrollo unilateral de 
nuestro intelecto abstracto y nuestra disposición para los métodos mecanicistas. Otra 
parte de nuestra humanidad permanece mayormente subvaluada y subdesarrollada. En 
todo ser humano hay un artista que es el complemento saludable del científico. Cuando 
está desarrollado, el artista que hay en nosotros tiene capacidades que sirven a otros 
aspectos esenciales de la vida y de la sociedad humana. Al igual que Ícaro en la 
antigüedad, hoy corremos el riesgo de sufrir una caída mortal si continuamos 
elevándonos a alturas cada vez mayores exclusivamente a través de las capacidades que 
hoy tenemos sin prestar atención a los síntomas de nuestra unilateralidad, que nos 
indican que tenemos otra parte que debe ser desarrollada. 
 
 Desarrollar el potencial de voluntad sensible de cada individuo es desarrollar el 
artista en cada ser humano. Desarrollar el artista en cada ser humano es la próxima gran 
frontera de nuestra evolución. El desarrollo de nuestro costado de artista, de nuestra 
voluntad sensible, requiere, durante las próximas décadas y siglos, igual dedicación de 
tiempo y de  recursos que la hemos puesto para el desarrollo de nuestro costado 
científico durante los últimos siglos. A medida que lo hagamos, se habrá de producir 
una mejora igualmente radical, aunque diferente, en la calidad de la vida humana. 
Descubriremos nuevas facultades y capacidades que serán tan vitales para la vida social 
y económica como para la vida cultural. Al desarrollar la mirada del artista que 
llevamos dentro, comenzaremos a ver realidades del mundo y de las otras personas que 
de otra forma se nos escapan. Es debido a nuestra ceguera que causamos la mayor parte 
del daño no intencional. Cuando podamos poner en acción y armonizar las naturalezas 
complementarias del científico y del artista que llevamos dentro, nos convertiremos en 
individuos más íntegros, capaces de crear una sociedad más íntegra. 
 
Michael Howard 
Amherst, MA 
Enero, 2004 
 
 
 



 
 

 
CAPÍTULO 1 

 
Voluntad espiritual e individualidad 

 
La educación y la enseñanza del futuro tendrán que darle 

especial valor al desarrollo de la naturaleza volitiva y sensible. 
El sentir y la voluntad se dejan librados a lo que se da 

en llamar el azar, porque no existe una comprensión de la 
verdadera naturaleza de la voluntad. 

                                                          –Rudolf Steiner 
El estudio del hombre, Conferencia 4 

 
 
 
La necesidad de comprender qué es la voluntad 
 
 Si nuestro propósito como maestros y padres es desarrollar todo el potencial 
humano de nuestros niños, nos propondremos educar su sentir y su voluntad con tanta 
comprensión del tema y tanto esmero como los que ponemos para desarrollar su 
pensamiento. Buscaremos todos los medios para profundizar nuestro conocimiento 
sobre la naturaleza y el desarrollo del sentir y la voluntad. 
 Con frecuencia se equipara la voluntad con la acción, con el mover las 
extremidades. Si educar la voluntad es simplemente cuestión de ejercitar las 
extremidades, entonces el ejercicio físico ha de bastar. El ejercicio realizado con 
regularidad es esencial para un sano desarrollo, pero el desarrollo de la voluntad es más 
que ejercitar las extremidades. Con las extremidades nos involucramos en la actividad 
externa. Detrás de la actividad externa está la actividad interna de los pensamientos, los 
sentimientos, los deseos y las motivaciones. La voluntad pertenece a la esfera de la 
actividad interior que está detrás de la actividad exterior. La voluntad es la fuerza 
interior detrás de la fuerza exterior de nuestras extremidades. 
 
 
Percibir la voluntad 
 
 Percibimos con facilidad las acciones externas, tanto las propias como las ajenas. 
¿Podemos percibir la actividad interna de la voluntad tan clara y conscientemente como 
percibimos la actividad externa? Para educar la voluntad debemos aprender a percibir la 
voluntad. 
 Cuando aprendemos una nueva destreza, tal como andar en bicicleta o manejar 
un auto, cuando tratamos de cambiar un hábito como fumar, o de transformar la 
impaciencia en paciencia, nos encontramos ante el desafío de realizar un esfuerzo 
interior. Cuanto más difícil el desafío, más sentimos la intensidad de este esfuerzo 
interior. Cuando observamos este esfuerzo interior, ya no estamos observando una 
realidad exterior sino una realidad interior. 
 La forma en que esta fuerza interna se traduce en hechos externos permanece 
mayormente inconsciente. Tenemos un pensamiento, una intención; movemos nuestras 
manos y piernas. Pero cómo un pensamiento o sentimiento mueve los músculos de 
nuestras extremidades escapa a nuestra conciencia de vigilia. La ciencia puede describir 
algunos de los procesos fisiológicos y bioquímicos que se producen en nuestro cuerpo, 



6 
 

pero nosotros no somos conscientes de estos procesos. Tenemos plena conciencia del 
esfuerzo externo que se necesita para realizar algún trabajo físico o alguna actividad 
atlética. De la misma manera, podemos tener conciencia de nuestro esfuerzo interno, 
que es típicamente mayor cuando estamos aprendiendo una destreza nueva. Siempre que 
percibimos nuestro esfuerzo interno estamos observando nuestra voluntad.  
 Como profesor de escultura, tengo alumnos que se abocan al modelado de la 
arcilla con gran exuberancia y seguridad. Algunos de estos energéticos alumnos 
producen esculturas hermosas y bien formadas. Otros, en cambio, amasan y estiran la 
arcilla con brío y entusiasmo y, sin embargo, nunca consiguen una escultura bien 
formada. Hay otros alumnos que, por el contrario, son muy inhibidos y que, como es de 
esperar, producen esculturas que son tentativas y sin fuerza. Y sin embargo, con no poca 
frecuencia, es el alumno que carece de seguridad el que sorprende a todos, incluso a sí 
mismo, produciendo una escultura excepcional. 
 ¿Qué revelan tales observaciones acerca de la voluntad de mis alumnos? ¿Cómo 
me ayudan estas observaciones a guiar a los alumnos en el desarrollo de su voluntad? 
¿Son la exuberancia y la energía expresiones de una voluntad fuerte y sana? ¿Son la 
pasividad y la inhibición signos de una voluntad débil? ¿Acaso la habilidad de crear 
formas bien articuladas refleja una voluntad fuerte mientras que una deficiente habilidad 
para crear formas refleja una voluntad débil?  
 A todo esto le debemos agregar la cuestión del esfuerzo interior del alumno. Se 
puede dar que un alumno trabaje con gran energía y produzca una escultura bien 
formada, pero habiendo realizado poco esfuerzo interno. Otro alumno igualmente 
energético puede no producir una escultura tan buena pero haber puesto, sin embargo, 
su mejor esfuerzo. En tal situación, la obra terminada de  estos dos tipos de alumno no 
refleja necesariamente la calidad de su esfuerzo interno y, por ende, de su voluntad. 
 ¿Y qué debemos pensar del alumno inhibido que produce esculturas sin forma? 
Es cierto que una falta de esfuerzo exterior y de dominio de habilidades básicas es un 
claro indicador de una voluntad débil. Y, sin embargo, es posible que sea precisamente 
el alumno que parece más bloqueado y que produce un trabajo flojo el que podría estar 
desarrollando una voluntad más fuerte. Justamente por tener un mayor obstáculo para 
superar, debe ejercitar mayor esfuerzo. Ese esfuerzo interno fortalece la voluntad 
independientemente de los resultados externos. El marco temporal y la forma en que la 
voluntad se desarrolla en cada persona tiene que ver con los misterios más profundos de 
la individualidad humana. Por esta razón debemos ser cautos en cuanto a juzgar el 
esfuerzo interno y la fuerza de voluntad sobre la base exclusiva de la apariencia y los 
resultados exteriores. 
 Podemos creer que somos capaces de determinar cuándo los demás están 
realizando un esfuerzo interno, y quizás sea así en algunos casos. Pero cuanto más nos 
demos cuenta de cuán poco percibimos conscientemente nuestra propia voluntad, es 
posible que seamos más cautos y modestos en cuanto a nuestra capacidad de conocer la 
fuerza o debilidad de la voluntad de otro individuo. El reconocer nuestras propias 
limitaciones para percibir la voluntad puede servir como impulso positivo para aprender 
a percibir la voluntad en forma directa y más vívida. 
 
 
Voluntad en el pensar  
 
 Si, como padres y maestros, queremos percibir mejor y apuntalar la voluntad en 
desarrollo de nuestros niños, no hay mejor forma de comenzar que observar la voluntad 
en nosotros mismos. No lo haremos en el contexto de la acción externa, como cabría 



7 
 

esperar, sino en la actividad del pensar. Por ejemplo, podemos elegir un objeto simple, 
como un lápiz, un cuchillo o una cuchara, y desarrollar, durante algunos minutos, una 
secuencia de pensamientos relacionados exclusivamente con el objeto elegido. Es rara la 
persona que puede mantenerse enfocada sobre el objeto por más de algunos segundos, 
sin irse por las ramas con pensamientos y sentimientos que no tienen que ver con dicho 
objeto. En la vida cotidiana, podemos creer que tenemos control sobre nuestros 
pensamientos, pero este ejercicio, en apariencia sencillo, pone en duda tal creencia. El 
desafío interno que propone este ejercicio de pensamiento me recuerda a un grupo de 
remeros que observé navegar en sus kayaks por un arroyo torrentoso. 
 Los remeros eran fuertes y expertos. Al remar aguas abajo demostraban un 
dominio increíble, llevando sus embarcaciones hacia donde quisieran y cómo quisieran. 
Parecía no haber límite a lo que podían hacer, inclusive remar directo contra la 
tumultuosa corriente. Me cautivó observar a algunos de ellos avanzar lentamente aguas 
arriba –10, 20, 30 pies. Increíblemente, algunos lograban avanzar hasta 100 pies contra 
la corriente, pero tarde o temprano, hasta los más diestros y fuertes terminaban 
perdiendo ímpetu. Y, al instante, eran arrastrados río abajo por la implacable fuerza de 
la correntada. 
 La destreza de estos remeros se puede comparar con la destreza de un buen 
pensador que maniobra con seguridad en el reino del pensamiento. Así como existe el 
remar río abajo y río arriba, podemos hablar de un pensar río abajo y río arriba. Un 
pensador novato puede ser comparado con un remero novato que chapotea aquí y allá 
sin eficacia y enseguida es vencido por la fuerza de la corriente. Un pensador lógico, en 
cambio, exhibe gran dominio al avanzar libremente y sin esfuerzo dentro de la corriente 
de pensamiento. No obstante, el pensar lógico es impulsado por la necesidad lógica. En 
este sentido, el pensar lógico es un pensar río abajo. El pensador lógico puede entonces 
ser comparado con un remero que ha dominado el arte de remar río abajo. 
 Sólo los pensadores que cultivan la voluntad interna de construir pensamiento 
sobre pensamiento, sin ser arrastrados por pensamientos sueltos o por la lógica 
automática pueden compararse con un remero capaz de avanzar río arriba. La habilidad 
de desarrollar incluso una sencilla secuencia de pensamientos no motivados por ningún 
factor imperioso, aunque sólo sea por algunos momentos, es pensar río arriba. Por el 
contrario, el pensar fluye a través nuestro de la mañana a la noche mayormente fuera de 
nuestra conciencia y control. Cuando tratamos de construir nuestra propia secuencia de 
pensamientos, descubrimos que somos internamente bastante débiles en relación con la 
fuerza de la corriente de pensamientos que fluye a través nuestro. La así llamada 
libertad de pensamiento que ejercemos en la vida diaria es en realidad la libertad de ir 
con la corriente de pensamientos. El pensar, tal como lo conocemos normalmente, no es 
libre, porque nos vemos compelidos a seguir la corriente que va y viene arbitrariamente 
de un pensamiento al otro o que está determinada por la necesidad lógica. Para resistir la 
imperiosa fuerza de estas dos formas de pensar río abajo se necesita fuerza interior de 
voluntad. El pensar libre es el pensar con voluntad. 
 Realizando un simple ejercicio como es el de elaborar una secuencia de 
pensamientos sobre un objeto, percibimos la actividad de la voluntad y vemos cómo 
ésta se puede desarrollar dentro de nosotros a través de la transformación del pensar no 
libre en un pensar cada vez más libre. La línea entre el pensar que es libre y el que no lo 
es, no es estricta. De hecho, el proceso de desarrollar la voluntad en el pensar comienza 
en realidad con el pensamiento lógico, de la misma manera que el remar río abajo 
constituye un paso hacia el remar río arriba. 
 
 



 
 

Pensamiento en la voluntad 
 
 Podemos observar otra dimensión de la voluntad a través de un ejercicio 
diferente. En este caso, realizamos una acción simple que no responda a ninguna 
necesidad o propósito específicos. Por ejemplo, mover un objeto de una posición a otra. 
Lo hacemos no una sola vez, sino diariamente durante un periodo prolongado de 
tiempo, un mes, por lo menos. El llevar a cabo esta acción involucra a nuestra voluntad, 
pero la voluntad empleada en activar nuestras extremidades es mínima. El verdadero 
desafío de este ejercicio reside en encontrar la voluntad para recordar cada día llevar a 
cabo este simple acto cuando no hay necesidad ni propósito alguno que nos obligue a 
hacerlo. En la medida en que somos movidos en nuestras acciones por la necesidad o 
por el deseo, no somos libres en nuestra voluntad. Por el contrario, sólo cuando no nos 
obliga ninguna necesidad interior o exterior, podemos afirmar que actuamos con libre 
voluntad. Cada vez que omitimos hacer el ejercicio, una vez asumido el compromiso de 
hacerlo, comprobamos que la voluntad libre no es algo fácil ni común. Descubrimos que 
los impulsos que nos mueven a actuar también son un torrente que fluye a través 
nuestro. Nos sentimos libres de remar hacia aquí o hacia allá, pero no nos damos cuenta 
de que nuestras elecciones casi siempre van con, y no contra, una corriente de voluntad 
inconsciente y, por lo tanto, no libre. 
Libertad de elección no es lo mismo que libertad de voluntad. En la medida en  que la 
voluntad es una fuerza inconsciente que nos arrastra a la acción, somos inherentemente 
no libres. Nos volvemos libres en nuestra voluntad sólo cuando asimos nuestros 
impulsos volitivos por medio de nuestro pensar, elevando los impulsos inconscientes al 
nivel de motivos conscientes. El ejercicio de voluntad descripto más arriba nos desafía a 
pensar nuevamente en la acción cada día. Debemos desarrollar la voluntad para hacerlo, 
pero más importante aún, debemos desarrollar la voluntad de pensarlo. Pensar la acción 
nos permite realizarla, y también saber por qué la hacemos. Conocer nuestra motivación 
para la acción significa contrarrestar la dimensión inconsciente y, por ende, no libre, de 
nuestra voluntad. Para ser voluntad libre, la actividad de la voluntad debe estar imbuida 
de pensamiento. La voluntad libre es voluntad con pensamiento.  
 
 
La voluntad libre 
 
 Podemos ir donde queramos, decir lo que queramos, y hacer lo que queramos. 
Exteriormente puede parecer, incluso a nosotros mismos, que estamos ejerciendo 
nuestra libre voluntad. En tanto que ningún agente exterior obstaculice nuestra voluntad, 
gozamos de libertad exterior. La libertad exterior es una bendición que jamás se puede 
minimizar. Sin embargo, libertad exterior no es lo mismo que libertad interior. Cuando 
se nos obliga desde afuera, no somos libres físicamente. De igual modo, cuando nos 
vemos forzados desde dentro de nosotros, no somos libres internamente o 
espiritualmente. La libertad externa es parte de la dignidad de todo ser humano, pero 
está incompleta sin el desarrollo complementario de la libertad interior. Si no somos 
libres interiormente al ejercer nuestra libertad externa, nuestra libertad externa es en 
gran parte una ilusión que actúa en contra de nuestro bienestar. 
 Mucho se ha logrado en los últimos siglos con respecto a la libertad externa. La 
humanidad tiene por delante una meta igualmente importante y difícil: comprender la 
naturaleza y la trascendencia de la libertad interior. Todos los esfuerzos y los logros 
tendientes a obtener libertad exterior darán frutos sólo en la medida en que la 
humanidad haga uso de la educación y de otros medios para desarrollar la libertad 



9 
 

interior.  Los misterios y desafíos que presenta la voluntad humana están en el centro de 
esta nueva frontera cultural donde nos enfrentamos con la necesidad de encontrar 
respuestas prácticas a las preguntas: ¿Qué es la voluntad libre? ¿Cuándo es que no 
somos libres en nuestra voluntad? ¿Cómo podemos desarrollar la voluntad libre? Educar 
la voluntad significa desarrollar la voluntad libre. 
 
 
Observar el “yo” 
 
 Hemos observado a nuestra propia voluntad como el esfuerzo interno de resistir 
a las fuerzas imperiosas dentro de nuestro pensamiento. Hemos visto que la libertad en 
nuestro pensamiento depende de que ejerzamos voluntad en el pensar. Para poder 
observar la actividad de nuestra voluntad, tuvimos que ejercerla. Así, al observar 
nuestra voluntad ejercemos nuestra voluntad. De la misma manera, hemos observado 
otro aspecto de la voluntad: la fuerza inconsciente y, por lo tanto, irresistible, que está 
detrás de nuestras acciones cotidianas. Hemos visto que la libertad interna en nuestra 
voluntad requiere un pensar dirigido por nosotros mismos.  
 Si prestamos atención durante estos ejercicios de pensamiento y voluntad, 
observaremos algo más. Al tratar de ejercitar la voluntad en el pensamiento, podemos 
observar a nuestro “yo” iniciando el esfuerzo interior de voluntad para dirigir nuestro 
pensamiento. De la misma manera, al tratar de cultivar el pensar en nuestra voluntad, 
podemos observar a nuestro “yo” pensando el pensamiento que lleva a nuestra acción. 
Cultivar la libertad interna tanto en nuestro pensar como en nuestra voluntad nos 
proporciona oportunidades para observar a nuestro “yo” como el agente que determina 
en forma activa qué pensamientos y qué impulsos de voluntad viven en y a través 
nuestro. No importa cuán efímero sea nuestro éxito para dominar nuestro pensamiento o 
nuestra voluntad, podemos sentir cómo el solo esfuerzo constituye ya un fortalecimiento 
de nuestra voluntad.  Aunque sólo sea por algunos segundos, podemos sentir este 
robustecimiento de la voluntad como un fortalecimiento del sentido del “yo”. Sentimos 
que nuestro “yo” es más fuerte. Esta experiencia plantea la pregunta: ¿cuál es la relación 
entre una voluntad fuerte y un “yo” fuerte? Para trazar un cuadro completo de la 
voluntad, particularmente de la voluntad libre, es necesario clarificar lo que queremos 
decir con un “yo” fuerte, un individuo fuerte. A tal fin, deberemos también clarificar la 
diferencia entre un individuo fuerte y una personalidad fuerte. 
 Es típico de una personalidad fuerte que tenga una voluntad fuerte, desbordante 
de energía para hacer cosas. Tal personalidad fuerte también es una individualidad 
fuerte si y sólo si no es arrastrada a la acción por obligación o compulsión, es decir, si 
ejerce su voluntad libre. El signo de una individualidad débil, aún en una personalidad 
tenaz, es la falta de dominio de sí misma, la falta de voluntad libre. De igual modo, 
alguien que parece tener una voluntad débil, y que, en ese sentido, puede ser 
considerado como una personalidad débil, habrá de probar tener en realidad una 
individualidad fuerte si realiza el esfuerzo interior de superar alguna debilidad 
inherente, tal como la falta de energía o de iniciativa. 
 La capacidad arriba descripta, de obtener cierto grado de libertad en nuestra 
voluntad por medio del pensar, nos permite domar una voluntad hiperactiva o estimular 
una voluntad poco activa. Que tengamos una personalidad fuerte o débil, o una 
constitución física fuerte o débil, es algo que, en principio, escapa a nuestro control. Sin 
embargo, es nuestra individualidad, nuestro “yo”, quien puede decidir cómo resolver 
nuestras limitaciones externas e internas. “Yo” elijo resignarme pasivamente a mi 
particular constitución y personalidad, o adoptar una actitud internamente activa en la 



10 
 

transformación de mis limitaciones originales. Todos los esfuerzos, no importa cuán 
modestos o lentos,  para transformar y equilibrar las constituciones de cuerpo y de alma 
que nos han tocado son actos de nuestro “yo”, de nuestra individualidad. En realidad, 
esta lucha interior es la manera fundamental en que nuestra individualidad se desarrolla. 
 Si nuestra intención como padres y maestros es desarrollar al ser humano en su 
totalidad, al niño en su totalidad, entonces debemos proporcionar a los niños todas las 
oportunidades de desarrollar sus naturalezas pensante, sensible y volitiva. De igual 
modo, debemos ocuparnos de cultivar su “yo” como aquello que ha de regir su 
constitución física y del alma. Debemos guiar a los niños para que desarrollen todo su 
potencial, no sólo el de su cuerpo y el de su alma, sino también el de su individualidad 
espiritual. Cada niño es un individuo único. Todo padre, maestro y funcionario público 
comprende y apoya la necesidad de que la educación sirva al desarrollo de cada 
individuo, que desarrolle el potencial y los dones singulares de cada niño. Pero 
¿podemos afirmar que verdaderamente percibimos la individualidad en ciernes de cada 
niño? Para que la preocupación por el individuo sea más que simple retórica o buenas 
intenciones, debemos ser más rigurosos en nuestros esfuerzos para comprender la 
naturaleza de la individualidad y las maneras de desarrollarla. Este libro trata de 
clarificar la naturaleza y el desarrollo de la voluntad como una de las vías para entender 
mejor la naturaleza y el desarrollo de la individualidad. 
 
 
Diferentes formas de voluntad 
 
 A partir del análisis anterior, se pueden distinguir al menos tres formas 
diferentes de voluntad. Hemos señalado que un “yo”, o individualidad, fuerte o débil es 
totalmente distinto de una personalidad fuerte o débil, la que a su vez es distinta de una 
constitución física fuerte o débil. En las descripciones de mis alumnos de escultura, 
vimos que algunos han sido agraciados con una abundancia de energía mientras que 
otros tienen menos. Esta energía pertenece a la voluntad en el ámbito de la constitución 
física/etérica. La llamaremos “voluntad vital”. 
 Cuán bien formadas resulten las esculturas que alguien crea depende de su 
capacidad para integrar el pensar, el sentir y la voluntad. Un alumno puede ser capaz de 
imaginar una forma pero incapaz de llegar a dominar los movimientos de sus manos 
para plasmar dicha forma en la arcilla. Otro alumno puede ser muy capaz con sus manos 
pero puede tener dificultad en visualizar la forma con el ojo de la mente. En ambos 
casos estamos en presencia de la voluntad dentro del cuerpo astral o anímico. Nos 
referiremos a este tipo de voluntad como “voluntad anímica”.  
 Por último, el grado de esfuerzo que hace una persona, en especial para superar 
las limitaciones de su constitución física y anímica, se origina en la voluntad del “yo” o 
“voluntad espiritual”. Si hemos de educar la voluntad, debemos tener en claro qué 
forma de voluntad estamos educando. Debemos, en realidad, tener en claro la manera en 
que estas diferentes formas de voluntad se relacionan intrínsecamente una con la otra. 
 
 
        Yo      -- individualidad       --     voluntad espiritual 
 
           Cuerpo astral                 -- personalidad        --       voluntad anímica 
 
     Cuerpo físico/etérico             -- corporalidad        --      voluntad vital 
 



11 
 

 Al principio, estas distinciones parecen confundir nuestra comprensión de la 
voluntad haciéndola más complicada. El peligro de complicar innecesariamente algo 
simple es similar al peligro de simplificar demasiado una realidad compleja. Esto último 
es lo que sucede con lo que comúnmente entendemos como voluntad. Mucho del 
equívoco y de la confusión con respecto a la voluntad proviene del hecho de que 
utilizamos la palabra “voluntad” para cubrir un amplio espectro de la realidad. 
Imagínense que sólo contáramos con la palabra “color” y no tuviéramos nombres para 
los colores individuales como rojo, amarillo y azul. Los esquimales tienen muchas 
palabras distintas para la nieve porque su supervivencia depende de la habilidad para 
distinguir claramente las sutiles pero importantes variaciones que ella presenta. De 
manera similar, nuestro bienestar puede depender de nuestra habilidad para distinguir 
las sutiles pero importantes diferencias entre las distintas formas de la voluntad. 
 Hemos diferenciado tres tipos de voluntad que corresponden al ser humano 
tripartito, con cuerpo, alma y espíritu. En la Cuarta Conferencia de El Estudio del 
Hombre, Rudolf Steiner distinguió nada menos que siete formas diferentes de voluntad 
que se corresponden con los siete aspectos del ser humano: 
 
      Cuerpo físico   --       instinto 
      Cuerpo etérico   --       impulso/apetito 
      Cuerpo astral   -- deseo 
      Yo     -- motivo 
      Yo espiritual   -- aspiración 
      Espíritu vital   -- propósito 
      Hombre espíritu        -- resolución 
 
 En el Capítulo 3 veremos la importancia de todas estas siete formas de voluntad, 
en especial la de las tres formas más elevadas. Por el momento continuaremos 
ampliando nuestra comprensión de la voluntad vital, la voluntad anímica y la voluntad 
espiritual. El lector observará que, en beneficio de la simplicidad, hemos combinado lo 
físico y lo etérico, reduciendo así cuatro formas de la voluntad a tres. En sí misma, esta 
lista de términos es abstracta, lo que nos dificulta encontrarles relevancia y establecer 
con ellos una conexión interna. 
 Para paliar esta falencia, trataremos de hacer más concretas las distinciones entre 
los distintos tipos de voluntad a través de un ejemplo. Imaginen a un auriga que sostiene 
las riendas de sus caballos firmemente en la mano. Compararemos la voluntad de los 
caballos con la del conductor. El conductor podría llegar a destino sin utilizar sus 
caballos –podría caminar o podría tirar del carro él mismo. En ese caso, el conductor 
emplearía la fuerza de sus propias extremidades, pondría en ejercicio su propia voluntad 
vital en lugar de utilizar la voluntad vital de sus caballos. Tal vez el conductor no tenga 
la fuerza necesaria o tal vez simplemente quiera llegar a destino más rápido y sin agotar 
su propia voluntad vital.  
   El “querer” o desear ir a un lugar determinado de una manera determinada es 
expresión de la voluntad anímica del conductor, la voluntad de su cuerpo astral. Los 
caballos también pueden tener una voluntad propia. Pueden tener mucha vitalidad, una 
fuerte voluntad vital, y al mismo tiempo demostrar una terca voluntad de no ir a 
ninguna parte o una desbocada voluntad de ir hacia cualquier parte menos hacia donde 
el conductor se propone. Esta “voluntad propia” que exhiben los caballos no es su 
voluntad vital, sino su voluntad anímica. Un caballo terco o desbocado tiene una fuerte 
voluntad anímica propia que puede ser totalmente opuesta a la igualmente fuerte aunque 
distinta voluntad anímica del conductor. En una competencia entre voluntades anímicas, 



12 
 

el conductor no tiene ninguna ventaja especial sobre los caballos. La única  ventaja que 
tiene el conductor reside en su potencial para dominar la voluntad vital y anímica de los 
caballos por medio de su voluntad espiritual. La ventaja potencial del conductor radica 
no simplemente en su poder de pensamiento, que los caballos también poseen –tanto el 
conductor como los caballos tienen cuerpos astrales –sino en su potencial para observar 
su pensar, aprender de él y modificarlo mediante la acción de su voluntad espiritual o 
“yo”. 

 

 
 

Fig. 1 El Auriga de Delfos 
 
 

 La voluntad espiritual de nuestro “yo” es el auriga, el conductor del carro. El 
pensar, el sentir y la voluntad son los tres corceles de nuestra alma que nuestro “yo” 
debe dominar. Algunos tenemos corceles de voluntad desbocada, otros tenemos una 
voluntad terca, y otros más tenemos alguna combinación de estos dos tipos, que se 
intercambian sin aviso. Cualquiera sea el tipo de caballos que le toquen al conductor, su 
tarea es dominar la voluntad anímica y vital de los mismos. No importa que tengamos 
un exceso o un déficit de voluntad vital, no importa cuáles sean las fortalezas y 
debilidades de nuestra voluntad anímica, el desafío para nuestra voluntad espiritual es el 
mismo –dominar la voluntad vital y la voluntad anímica que el destino nos ha dado.  
 En resumen, podemos decir que el conductor ejerce su voluntad vital cuando 
realiza un esfuerzo físico. Ejerce su voluntad anímica cuando hace un esfuerzo interior 
en el pensar, el sentir y la voluntad, como el que realiza cuando dirige sus acciones 
exteriores por medio del pensar y del sentir. Más importante aún, el conductor, a 
diferencia del caballo, puede aprender de la experiencia pasada y puede cambiar su 
modo de pensar y hacer las cosas, mediante acciones por él mismo originadas. El 
conductor ejerce su voluntad espiritual sólo cuando su esfuerzo interno está dirigido a 
desarrollar nuevas capacidades y/o a equilibrar tendencias unilaterales en su 
constitución corporal o anímica. 



13 
 

 Tanto la voluntad anímica como la espiritual suponen esfuerzo interior en 
contraste con el esfuerzo exterior de la voluntad vital. Es por esta razón que la voluntad 
anímica y la espiritual son  a menudo confundidas. La característica principal de la 
voluntad espiritual es que el esfuerzo interior que ella supone es originado por el 
individuo mismo. Por ejemplo, se ejerce la voluntad anímica al aprender a tocar un 
instrumento musical. La voluntad espiritual se pone en juego sólo cuando el individuo 
hace ese esfuerzo desde sí mismo y no porque el padre o el maestro lo obligue a hacerlo. 
Es por ello que la libertad humana existe sólo cuando ponemos en ejercicio nuestra 
voluntad espiritual. En nuestra voluntad vital y en nuestra voluntad anímica realizamos 
elecciones y ponemos esfuerzo, pero esas elecciones y ese esfuerzo se realizan en 
libertad sólo cuando son originados por nuestra voluntad espiritual, nuestra verdadera 
individualidad. 
 La idea de que todo desafío interior o exterior constituye una oportunidad para 
desarrollar nuestra voluntad espiritual, nuestra individualidad espiritual, transformando 
los elementos no libres de nuestra voluntad vital y de nuestra voluntad anímica le da 
sentido y propósito a la vida. Nuestra voluntad vital y nuestra voluntad anímica pueden 
ser fuertes o débiles, pero la voluntad espiritual de nuestra individualidad nunca es 
demasiado fuerte –siempre, en todos los casos, es posible fortalecer nuestra 
individualidad, que no es lo mismo que  nuestra personalidad. Los elementos de 
nuestras naturalezas corporal y anímica que no son libres sirven a un fin superior: 
proporcionan la sustancia sobre la que trabaja nuestra individualidad espiritual. Al 
cultivar nuestra voluntad espiritual, desarrollamos nuestra verdadera individualidad. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
 

CAPÍTULO 2 
 

Voluntad neuro-sensorial y voluntad sensible 
 
 

 En el Capítulo 1 pudimos ver una relación entre el esfuerzo interior,  la voluntad 
espiritual y el desarrollo de la individualidad humana. Tomados en conjunto estos 
conceptos arrojan nueva luz sobre el rol de la educación y, en realidad,  sobre el 
significado más profundo de todas las formas de la cultura. Si las muchas facetas de la 
educación y de la cultura son los rayos de una gran rueda, en el centro encontramos el 
esfuerzo de cada ser humano por realizar su verdadera y completa individualidad. 
 Es ampliamente aceptado que la educación debe servir al desarrollo del potencial 
físico y mental de cada niño. Nos hemos referido a este aspecto reconocido de la 
educación al hablar del desarrollo de la voluntad vital y de la voluntad anímica. 
Introdujimos estos términos  para presentar el concepto de voluntad espiritual, distinta 
de la voluntad anímica y de la voluntad vital. Desde el enfoque aquí desarrollado, 
voluntad espiritual es sinónimo de  “yo”,  ego, individualidad. 
 Estos términos son necesarios, no como jerga alternativa para usar o descartar 
según nos plazca, sino para expandir nuestra percepción de la naturaleza humana y, por 
ende, de lo que le compete a la educación. Si, como padres y maestros, asumimos el 
compromiso de desarrollar todo el potencial de nuestros niños, entonces no podemos 
rehuir el ocuparnos de su ser más profundo y esencial, de su individualidad espiritual. 
Se debe distinguir la individualidad de un niño, aquella que dice “yo”, de su mente y de 
su cuerpo. La educación desarrolla la mente y el cuerpo, pero más importante aún, 
desarrolla la individualidad espiritual a través del esfuerzo interior que la individualidad 
realiza al asir y dominar la mente y el cuerpo. El conductor del carro es la voluntad 
espiritual que sostiene las riendas de la voluntad vital y de la voluntad anímica, el 
conductor del carro es el “yo” que domina a la cabeza, al corazón y a la mano.  
 De lo expresado resulta claro que debemos ofrecerles a nuestros niños 
oportunidades para que lleguen a dominar no sólo su pensar, sino también su sentir y su 
voluntad. Si su pensar, sentir o voluntad no están bien desarrollados o son débiles, los 
ayudaremos a fortalecer dichas capacidades. Pero también podemos guiar a nuestros 
niños hacia el control de tendencias que sean demasiado fuertes.  Los objetivos de la 
educación deben incluir el dominio tanto de los aspectos demasiado fuertes de las 
naturalezas corporales y anímicas de los niños, como de los demasiado débiles. Al 
asumir el control de lo demasiado fuerte y de lo demasiado débil de su naturaleza, 
nuestros niños desarrollan su verdadera individualidad. 
 Consideraremos ahora de manera más concreta cómo se desarrolla la voluntad 
espiritual a través del contenido y los métodos de las actividades educativas. En el 
Capítulo 1 vimos que desarrollamos nuestra voluntad espiritual transformando las 
limitaciones innatas –y, por ende, no libres –de nuestro pensar y de nuestra voluntad. 
Vimos también que esto se logra por medio de los esfuerzos complementarios de llevar 
voluntad a nuestro pensamiento y pensamiento a nuestra voluntad. Estas actividades 
internas fueron presentadas a través de dos ejercicios sencillos que en la práctica no 
resultan fáciles. Sencillos o difíciles, tales ejercicios de pensamiento y voluntad no son 
generalmente incluidos en el currículo escolar. Sin embargo, podemos ver que toda 
materia que enseñamos a los niños desarrolla la voluntad en el pensamiento o el 
pensamiento en la voluntad. 
 
 



 
 

El desarrollo de la voluntad en el pensar 
 
 En todas las escuelas se enseña lectura, escritura y aritmética. ¿Por qué  
enseñamos a nuestros niños a leer, escribir, contar, medir, sumar y restar?  Obviamente 
porque necesitarán estas habilidades para funcionar en el mundo de hoy. Pero hay una 
significación más profunda. Al aprender a ejercer capacidades cognitivas tales como 
leer, escribir y realizar cálculos aritméticos, ponemos en ejercicio la voluntad en el 
pensar y, de esa manera, desarrollamos libertad en el pensar. Todas las actividades 
cognitivas desarrollan voluntad en el pensar. 
 Para hablar con exactitud, nadie necesita aprender a pensar. Desde el momento 
en que nos despertamos hasta que nos dormimos, la corriente de pensamientos de 
nuestro monólogo interior fluye a través nuestro con la misma inevitabilidad que la 
circulación de la sangre. Damos por descontado que al despertarnos lo hacemos tanto 
dentro de un mundo interior de pensamientos como en un mundo exterior de objetos. 
Cuando hablamos de aprender a pensar, nos referimos al proceso de ordenar y elaborar 
el mundo de pensamientos que nos es dado y que inicialmente es limitado y sin forma. 
Esto ocurre, en gran medida, a través de la imitación de los hablantes y pensadores 
adultos, es decir, sin una intervención formal. La educación formal ofrece una gama de 
disciplinas más amplia que la que se podría esperar dentro del ámbito informal de la 
familia. En consecuencia, la intención implícita, si no explícita,  de toda educación 
formal es educar al ser humano total, o, al menos, educar más de la naturaleza humana 
que lo que las circunstancias individuales pudieran ofrecer. 
 Cualquiera sea el enfoque educativo, nadie cuestiona la importancia de 
desarrollar las capacidades cognitivas. Hay, en cambio, menos claridad y unanimidad en 
cuanto a la importancia de las artes y las manualidades. Hasta no hace mucho tiempo, la 
habilidad de tejer o la de tallar madera tenían un valor práctico. Hoy tales habilidades ya 
no son esenciales para las exigencias de la vida. No obstante, si ponemos nuestro interés 
en las capacidades interiores, y no meramente en las destrezas externas desarrolladas a 
través del arte y las manualidades, descubrimos la  importancia contemporánea de 
dichas disciplinas. 
 En estas actividades ejercitamos nuestras extremidades. Al igual que con el 
pensar, nadie necesita aprender a mover sus extremidades. Pero nuestras extremidades 
se sacudirían sin ton ni son en un mero garabatear o correr desbocadamente o chocar 
contra todo, si los movimientos de nuestros pies y manos no fueran ordenados y 
dirigidos por la intencionalidad del pensamiento. A través de las artes y las 
manualidades aprendemos a dominar nuestra voluntad mediante el poder del 
pensamiento. Todas las actividades artísticas y manuales desarrollan el pensamiento 
dentro de  la voluntad. 
 
 
El desarrollo del pensar en la voluntad 
 
 Pasaremos ahora revista a algunas actividades específicas en relación con el 
desarrollo no sólo de la voluntad sino del pensamiento en la voluntad. En este capítulo, 
no me extenderé más sobre las maneras específicas en que las actividades cognitivas 
desarrollan la voluntad en el pensar. Si bien hay mucho que dilucidar en cuanto al 
desarrollo de la voluntad en el pensar por medio de las actividades cognitivas, dejo esta 
tarea a otros que tengan más experiencia en ese campo. El desarrollo del pensamiento 
en la voluntad por medio de las artes y las manualidades no sólo es el área en la que 



16 
 

tengo experiencia, sino que, de las dos áreas, esta es la que hoy menos se comprende y 
se fomenta a través de la educación. 
 
 
Hojas con renglones versus hojas sin renglones 
 
 Comenzaremos con un tema aparentemente menor: darles a nuestros niños papel 
con renglones o papel sin renglones para escribir. En la actualidad, es práctica común en 
la mayoría de las escuelas darles a los niños hojas con renglones sin siquiera considerar 
la alternativa de las hojas sin renglones. Como adultos estamos tan acostumbrados a 
usar papel con renglones que posiblemente nunca se nos ocurra la opción de usar papel 
liso. Es más, si nuestra intención es obtener los mejores resultados, el papel con 
renglones ciertamente aumentará las probabilidades de una escritura uniforme y legible. 
Sin embargo, al darles a los niños hojas con renglones, se pierde una oportunidad de 
desarrollo. Al escribir sin renglones debemos visualizar y sentir la rectitud, debemos 
sentir y crear las líneas paralelas. La capacidad de escribir derecho y en líneas 
paralelas puede parecer, en sí misma, no tan importante. El escribir en papel sin 
renglones sólo adquiere importancia cuando el ejercicio del pensamiento en la voluntad 
es parte integral de nuestros objetivos educativos. La importancia de esta práctica se 
hace aún más evidente si nos preguntamos: ¿por qué enseñamos a escribir a mano a los 
niños? ¿Por qué no dejar que desde el primer grado usen esténciles, máquinas de 
escribir y procesadoras de texto para la escritura? 
 Más allá de que no siempre se pueda disponer de elementos mecánicos para 
escribir, existe otra buena razón para que los niños aprendan a formar sus propias letras. 
Al presionar las teclas (como lo  estoy haciendo en este momento) estoy poniendo en 
ejercicio voluntad dirigida por el pensamiento, pero se trata de una voluntad mecánica. 
Mi voluntad se ajusta a las exigencias mecánicas de la máquina. Mi voluntad y la de 
todos los demás usuarios de una máquina similar responden a la misma actividad 
mecánica. (No me refiero a la actividad pensante que provee el contenido de lo que 
escribo, sino al pensamiento que demanda la forma de escribir.) No se trata de mi “yo” 
pensando dentro de mi voluntad, sino de mi voluntad pensante respondiendo a la 
voluntad pensante plasmada en la máquina. En cambio, cuando escribo a mano, yo 
formo las letras, yo pienso dentro de mi voluntad. 
 El escribir sin renglones es sólo una extensión del formar nuestras propias letras. 
El abandonar el uso de papel sin renglones es un paso pequeño, pero no insignificante, 
hacia el abandono de la escritura a mano. A medida que la educación se vuelve cada vez 
más dirigida por la necesidad de prepararse para un empleo en el mundo real –un 
mundo irónicamente cada vez más determinado por una realidad virtual –no es 
inconcebible que la escritura manual pueda correr la suerte del coche tirado por caballos 
y volverse una rareza pintoresca. No importa cuánto valor esté perdiendo la escritura a 
mano desde un punto de vista práctico, su valor crece cuando se la mira como medio 
para desarrollar la individualidad a través del ejercicio del pensamiento en la voluntad  
bajo la dirección del “yo”. 
 
 
El desarrollo del sentir en la voluntad   
   
 La escritura sobre papel sin renglones tiene otro aspecto de importancia para el 
desarrollo humano. Al describir las virtudes de escribir sin renglones utilicé estas 
palabras: “debemos visualizar y sentir la rectitud a medida que escribimos, debemos 



17 
 

sentir y crear las líneas paralelas.”  El uso de la palabra sentir tiene especial significado. 
Hasta aquí hemos hablado del pensar en la voluntad y de la voluntad en el pensar. ¿Y el 
sentir? ¿Cómo desarrollamos el sentir en sí? ¿Cómo se desarrolla el sentir en relación 
con el pensar y la voluntad? Hemos visto cómo las actividades manuales tales como 
escribir ejercitan el pensar en la voluntad. Consideraremos ahora el desarrollo del 
“sentir en la voluntad”. Trataré de caracterizar y demostrar su desarrollo a través  de la 
actividad práctica de tallar una cuchara en madera. 
 
 
Dos maneras de tallar una cuchara 
 
 Hay muchas formas de hacer una cuchara. Voy a describir dos maneras 
opuestas. El trabajo con madera intimida a la mayoría de la gente porque es obvio que 
una vez que se corta un trozo de madera, no se lo puede volver a poner. Por esa razón, 
es natural suponer que primero se debe dibujar la forma, en este caso de la cuchara, 
sobre la madera y luego recortarla con una sierra. Una vez que se ha recortado la forma, 
se pueden emplear gubias, escofinas y papel de lija para refinar y dar terminación a la 
forma final de la cuchara.  
 

 
Fig. 2. Cómo hacer una cuchara  

dibujando y recortando 
 
 Si fabricar cucharas es nuestro medio de vida, en cuyo caso la velocidad de 
producción tiene incidencia económica, el método arriba descripto es absolutamente 
recomendable. Si, en cambio, nuestro objetivo es educativo,  debemos darles 
importancia a otros factores. En especial debemos preguntarnos: ¿qué capacidades nos 
proponemos que desarrollen nuestros alumnos? Dibujar la forma de una cuchara y 
recortarla ejercita la coordinación cabeza-mano. Desarrolla el pensamiento en la 
voluntad o lo que también denominaré “voluntad  neuro-sensorial”. Si, en cambio, 
nuestro propósito es desarrollar cabeza, corazón y mano, o pensar, sentir y voluntad, 
buscaremos otros métodos que permitan que el sentir esté más activo en sí mismo y 
también como mediador entre el pensar y la actividad volitiva de las extremidades. 
 Para hablar con exactitud deberíamos decir  “voluntad con pensamiento y 
sensibilidad”. Sin embargo, el término “voluntad sensible” es más fluido  y enfatiza que 
el sentir puede dar intencionalidad a nuestra voluntad de la misma manera que el pensar. 
De hecho, el análisis que sigue a continuación gira en torno a la distinción entre las 
acciones basadas en la voluntad con pensamiento en contraste con las basadas en la 
voluntad con sensibilidad. No obstante debe entenderse que, en el uso que aquí se le da,  
el término voluntad sensible incluye el elemento de pensamiento y, por ende, se refiere 
a la integración armónica de pensar, sentir y voluntad. En contraste con la voluntad con 



18 
 

pensamiento o voluntad neuro-sensorial en la que participan sólo la cabeza y las manos, 
la voluntad sensible involucra y armoniza a la cabeza, al corazón y a la mano. 
 Nuestra tarea educativa es, fundamentalmente, desarrollar al ser humano “total”, 
al “niño total”. Sin embargo, es simplista creer que estamos educando al niño total 
simplemente porque ejercitamos su cabeza, corazón y mano a través de actividades 
cognitivas, artísticas y físicas. Tener arte y manualidades de cualquier forma es, en 
cierto sentido, mejor que no tenerlas. Pero hay diferentes maneras de trabajar en las 
artes y las manualidades que desarrollan no solamente habilidades externas diferentes, 
sino, más importante aún, capacidades internas totalmente diferentes. Podemos hacer 
una cuchara, por ejemplo, según la manera neuro-sensorial o según la manera de la 
voluntad sensible. El primer método para hacer una cuchara arriba descripto representa 
un enfoque neuro-sensorial donde se pone el énfasis en el pensamiento analítico y el 
proceso mecánico. ¿Cómo podríamos tallar una cuchara de manera que se ejercite la 
voluntad sensible? 
 Podemos cortar un trozo de madera que tenga determinado grosor, ancho y 
largo. La proporción que le demos al trozo de madera será parte de la forma final de la 
cuchara. De manera sutil pero significativa, contribuirá a la sensación que la cuchara dé 
al tomarla; por ejemplo, que se la sienta tosca o delicada. Podemos decidir la calidad de 
la proporción sin tener en mente la forma final de la cuchara. Si nuestro propósito es 
ejercitar la voluntad sensible, el tener una imagen preconcebida de la forma no sólo es 
innecesario sino que debe ser desalentado. Por este motivo, no dibujaremos ninguna 
forma sobre la madera. Podemos empezar, en cambio, por preguntarnos: ¿qué aspectos 
del bloque original queremos conservar, tales como su proporción, por ejemplo,  y qué 
aspectos queremos cambiar? Por ejemplo, si la madera es chata y angulosa, la 
sentiremos incómoda en las manos, de modo que redondearemos las esquinas. Ver la 
Fig. 3, que ilustra el primer paso de un método para fabricar una cuchara ejercitando la 
voluntad sensible.  

 

 
 

Fig. 3 
 

 
 Habiendo eliminado las esquinas puntiagudas, nos damos cuenta de que todavía 
se la siente demasiado grande en diámetro. Así que rebajamos el diámetro con una 
escofina, controlando a ojo, pero más importante aún, comprobando cómo se siente al 
sostenerla en la mano. Podemos proceder igual con el cuenco de la cuchara. Podemos 
hacer una depresión suave para empezar, e ir agrandándola y profundizándola 
gradualmente según lo que sintamos y pensemos que es adecuado para el eventual uso 
de la cuchara. De esta manera, desde el principio hasta el fin, todo el proceso consiste 
en ir encontrando intuitivamente el camino según lo que sentimos. Esto es de especial 



19 
 

importancia cuando se trata de encontrar una relación armoniosa entre el mango y el 
cuenco de la cuchara.  
 

 
 

Fig. 4 
Sólo la voluntad sensible 
puede armonizar la forma  

de la cuchara en todos sus lados 
   
 Este método no produce necesariamente mejores resultados ya que se pueden 
fabricar todo tipo de hermosas cucharas y otros objetos empleando la manera más 
mecánica o neuro-sensorial. Como educadores lo que importa es que guiemos las 
actividades tales como tallar una cuchara no simplemente según nuestra preferencia o 
costumbre sino según criterios evolutivos: ¿necesitan estos niños desarrollar su voluntad 
neuro-sensorial o su voluntad sensible? 
 Es perfectamente lógico que un maestro de tallado en madera utilice el proceso 
de dibujar y recortar con un grupo o con un alumno individual cuando sienta que el 
aspecto neuro-sensorial necesita fortalecimiento. Sin embargo, en general, la vida y la 
educación contemporáneas ya ofrecen amplias oportunidades para que los niños 
desarrollen la coordinación cabeza-mano de su voluntad neuro-sensorial. Las 
herramientas y métodos para tallar madera, a diferencia de cortar madera, son 
especialmente adecuadas para el ejercicio de una voluntad más intuitiva, la voluntad 
sensible. En realidad, el ejercicio de la voluntad sensible es la mejor justificación, sino 
la única,  para incluir el tallado en madera dentro del currículo de las escuelas 
contemporáneas. Si el desarrollo de la voluntad sensible no figura entre nuestros 
objetivos pedagógicos, y si las artes y las manualidades tales como el tallado de madera 
no se encaran de manera que contribuyan a ese desarrollo, entonces seguramente se 
habrá de imponer la opinión de que las artes y las manualidades tienen poca relevancia 
para la época actual. 
 Crear algo con las propias manos, aunque sólo sea una vez en la vida, es sin 
duda un saludable antídoto para evitar convertirse en consumidores pasivos. Sin 
embargo, la razón más importante para incluir el tallado de madera y otras artes y 
manualidades en la educación, no como materias optativas sino como actividades 
básicas, es desarrollar la voluntad sensible, que en la mayoría de las personas está 
subdesarrollada. La voluntad sensible debe ser desarrollada en virtud de su propio valor, 
simplemente como un aspecto de nuestro potencial humano. Sin embargo, hay otras 
razones, razones sociales, por las que la educación debe desarrollar el componente de la 
voluntad sensible  
de nuestra naturaleza humana.  
 
 



 
 

Desarrollar la voluntad creativa propia de los escultores sociales 
 
 Dar forma a una cuchara o un cuenco a través de la actividad de nuestra voluntad 
sensible tiene una importancia que va más allá del fabricar hermosos objetos a mano. 
Todo ser humano es un escultor social que modela y es modelado por las formas 
sociales –políticas, económicas, educativas y culturales. En su mayor parte las formas 
sociales son creadas e implementadas por medio del pensar analítico abstracto; es decir, 
son implementadas y ejecutadas a través de la actividad de la voluntad neuro-sensorial. 
La vida contemporánea está regida por la voluntad neuro-sensorial. El ser humano 
neuro-sensorial es el aspecto que educamos y que demanda la mayoría de las formas de 
trabajo. En el mundo de hoy es esencial desarrollar la voluntad pensante del ser humano 
neuro-sensorial. Pero hemos demostrado que el objetivo de la educación, como ocurre 
con el desarrollo humano en general, es dominar lo demasiado fuerte en igual medida 
que fortalecer lo demasiado débil. En la actualidad, la voluntad neuro-sensorial está 
sobre-desarrollada y sobre-utilizada como si constituyera la única forma de ser y de 
actuar en el mundo. En realidad, hay otros aspectos de nuestra humanidad, como la 
voluntad sensible, que se encuentran subdesarrollados y sub-utilizados. La voluntad 
neuro-sensorial es la fuente de nuestros mayores logros, pero es también la raíz de 
nuestra ruina cuando sus limitaciones y su unilateralidad no están equilibradas y 
complementadas por la voluntad sensible. Una vida social sana dependerá cada vez más 
de que los seres humanos desarrollen su voluntad sensible como complemento necesario 
de su voluntad neuro-sensorial. 
 Debido a que la voluntad sensible está subdesarrollada en comparación con la 
sobre-desarrollada voluntad neuro-sensorial, debemos buscar todas las oportunidades 
posibles para desarrollar la voluntad sensible. La capacidad de sentir la tosquedad de 
nuestra cuchara y de percibir intuitivamente paso a paso cómo hacerla más armoniosa 
tiene una importancia que va más allá de la fabricación de cucharas. A medida que se 
despierta y se desarrolla, por medio de actividades tales como el tallado en madera y 
otras artes y manualidades, nuestra voluntad sensible puede comenzar a manifestarse en 
otros campos. Por ejemplo, sentiremos más intensamente la rigidez y torpeza de las 
formas sociales. Tales percepciones sensibles despertarán nuestra voluntad creativa para 
transformar las formas sociales muertas y caóticas en formas más vivas y armoniosas. 
De esta manera, todos nos convertiremos en lo que Joseph Beuys denominó “escultores 
sociales”. En el Capítulo 3 exploraremos en mayor detalle las implicancias sociales del 
desarrollo de la voluntad sensible. Pero antes de pasar a ello, analizaremos algunas otras 
maneras en que se puede desarrollar la voluntad sensible por medio de las artes y las 
manualidades. 
 
 
La cera de abejas y la arcilla 
 
La aspiración de educar al ser humano total demanda una cuidadosa reconsideración de 
muchos supuestos y costumbres. Detalles que en el pasado pueden haber parecido 
menores adquieren mayor significación. Por ejemplo, los maestros que ponen a los 
niños a modelar son dignos de elogio, cualquiera sea el material y el método que 
empleen. Ahora bien, al no ser ellos mismos escultores, la mayoría de los maestros 
comprensiblemente acepta con beneplácito cualquier indicación que les sirva de guía. 
En las escuelas Waldorf  existe la opinión prevalente de que desde el jardín de infantes 
hasta el tercer grado los niños deben modelar con cera de abejas. La exaltación de los 
méritos de la cera de abejas incluye por regla general el dictamen de que la arcilla no 



21 
 

debe ser utilizada con los niños pequeños porque resulta perjudicial para ellos. La 
explicación que comúnmente se da es que la arcilla fría y húmeda les roba fuerzas a los 
niños.  
 
 Si eso es así, bien podemos preguntarnos si es perjudicial para los niños 
pequeños jugar en los charcos, en los arroyos, en la arena húmeda, en el barro, en la 
nieve y en el agua fría del lavatorio. Jugar con tales elementos puede ensuciar y por lo 
tanto causar inconvenientes, pero nunca oí a nadie decir que son perjudiciales. Todo lo 
contrario, generalmente se lo considera normal y saludable. Si hay algo para 
preocuparse, tiene que ver sin duda con aquellos niños que le rehúyen a jugar con 
materiales como la arena y la nieve. Se observa el mismo sano deleite y el mismo juego 
creativo en un grupo de niños jugando y ensuciándose en una cantera natural de arcilla 
que en un arenero.   
 Tales observaciones por sí solas son razón suficiente para tomar con pinzas la 
opinión de que la arcilla resulta inapropiada o perjudicial en los primeros años. Quienes 
no confíen en su propia experiencia acerca de la naturaleza saludable del modelado en 
arcilla pueden recurrir a Rudolf Steiner para la opinión definitiva. La investigación 
realizada por colegas tanto de Europa como de los Estados Unidos, no ha encontrado 
hasta ahora ningún comentario de Steiner que aluda a los efectos negativos de la arcilla 
en cualquier edad. Por el contrario, Steiner dijo: “Continuamos este [trabajo artístico 
fundamental en los grados 1 a 4] avanzando hacia las formas plásticas tridimensionales, 
usando plastilina si se dispone de ella y si no, cualquier otro material que se consiga –
aunque sea el barro de la calle, no importa. El punto es desarrollar la habilidad para ver 
y sentir las formas.” Segunda Conferencia sobre el Currículo, del libro Coloquios 
Pedagógicos.  
 Planteo la cuestión del modelado en arcilla por dos razones. Como maestro de 
escultura me siento en el deber de cuestionar lo que aparece como un dogmatismo 
infundado en mi esfera de actividad. Pero el uso de arcilla no es la verdadera cuestión. 
De manera más importante, sirve como ejemplo de aquello sobre lo que debemos estar 
alerta. Si advertimos una actitud dogmática, por mínima que fuera,  colándose en una o 
dos áreas de nuestro trabajo educativo, ¿no es probable que existan otras? La cuestión 
que planteo es la amenaza que representa, en sí misma, una actitud dogmática, en la 
que, en nombre de “el mejor procedimiento”, cualquier principio o método queda fijo 
como la única forma correcta. La razón por la que debemos estar alerta ante la más 
mínima expresión de una actitud dogmática es que, como gesto del alma, constituye el 
polo opuesto de lo que hace que la educación sea un arte. Considerar perjudicial a la 
arcilla es provocar un cortocircuito en una actividad pedagógica potencialmente 
creativa. En vez de juzgar a la arcilla como buena o mala, podríamos preguntarnos: ¿qué 
ofrece cada material –cera de abejas, arcilla, arena, barro, madera, lana –para el 
desarrollo de diferentes capacidades? Si nuestro gesto interior es de apertura a la 
experiencia en lugar de cerrazón conceptual, estaremos abiertos para apreciar el 
potencial de un material para activar un aspecto de la naturaleza humana, mientras que 
otro material puede resultar mejor para ejercitar otra capacidad. 
 Podríamos descubrir que ciertos materiales se prestan mejor para la actividad de 
la voluntad neuro-sensorial mientras que otros resultan mejor para la actividad de la 
voluntad sensible. Si resolvemos que es necesario ejercitar la voluntad neuro-sensorial 
de los alumnos, es decir, lo que comúnmente se llama la coordinación cabeza/mano, 
entonces la cera de abeja resulta muy adecuada. El gusto por hacer objetos reconocibles 
–cuencos, aves, etc. –pero especialmente, la manera de modelar con la cera formas 
pequeñas con las puntas de los dedos pone en acción a la voluntad neuro-sensorial. Si, 



22 
 

en cambio, queremos que los niños ejerciten su voluntad sensible, la arcilla resulta 
particularmente adecuada. La arcilla se presta naturalmente a ser usada en cantidades 
más grandes que invitan movimientos de la mano entera. Esto a su vez permite a los 
alumnos concentrarse en sentir la cualidad de las formas más que en asociaciones 
conceptuales. 
 La cera de abejas que se usa para modelar es, con frecuencia, de colores 
brillantes. Tanto a los niños como a los maestros estos colores les pueden parecer 
alegres y divertidos; por ejemplo, un gnomo con una camisa roja, pantalones azules, y 
un sombrero verde con una pluma amarilla. ¿Cuáles son las cuestiones pedagógicas que 
podría considerar el maestro en relación con el color de la cera de abejas? Si queremos 
que los niños tengan una experiencia con el color, los hacemos pintar. Cuando pintan no 
esculpen, no le dan al pigmento forma tridimensional. Si queremos que tengan una 
experiencia con la forma, debemos ayudarlos a concentrarse en el modelado de la arcilla 
o la cera de abejas. Al darles cera de abejas de color, los estamos distrayendo de una 
experiencia plena con la forma; les estamos pidiendo que pinten mientras esculpen. 
Dicho de otra forma, el uso de cera de abejas de colores brillantes estimula la voluntad 
neuro-sensorial. Si nuestro propósito pedagógico es desarrollar la voluntad sensible a 
través del modelado de formas, entonces usaremos arcilla o cera de abejas que tenga un 
simple tono tierra.  
 
 
Ritmo del día con voluntad neuro-sensorial o con voluntad sensible 
 
 En el mundo de hoy ofrecer actividades artísticas o artesanales de cualquier tipo 
y forma es mejor que no ofrecerlas de ninguna manera. No obstante, si nuestro 
propósito es desarrollar la voluntad sensible, entonces no alcanza con sólo incorporar 
actividades artísticas y manuales en el programa. Por lo menos dos factores deben ser 
tenidos en cuenta. El primer requisito es que las actividades artísticas y manuales se 
realicen de una manera que ponga en acción la voluntad sensible. En realidad, la forma 
en que hoy se encaran las actividades artísticas y manuales ejercita principalmente la 
voluntad neuro-sensorial.  Los educadores se encuentran, en gran medida, en territorio 
inexplorado en lo que respecta a materiales y métodos que pongan en acción a la 
voluntad sensible. El desarrollo de la voluntad sensible no ocurre por sí mismo; debe ser 
cultivado con un propósito claro y perseverante.  
 El segundo factor se refiere al contexto de las clases de arte y manualidades 
dentro del ritmo diario del programa escolar. Es posible que las actividades artísticas y 
manuales sean encaradas, en sí mismas, de maneras que activen la voluntad sensible, 
pero el ritmo del programa diario de la mayoría de las escuelas es abrumadoramente 
neuro-sensorial.  El carácter neuro-sensorial de la jornada escolar opera en contra de 
cualquier intento de cultivar la voluntad sensible que se realice en las actividades 
artísticas y manuales. 
 Las escuelas Waldorf tienen un bloque largo para la clase principal, pero el resto 
del programa es como en la mayoría de las escuelas con bloques de cuarenta y cinco 
minutos. Las consideraciones que determinan un programa diario de varios periodos 
cortos son: 1) la mayoría de las materias cognitivas y de artes escénicas funcionan bien 
dentro de ese esquema horario; 2) esta pareciera ser la única manera de incluir todas las 
materias del programa.  Lo que no recibe mucha consideración, si es que acaso recibe 
alguna, es que este típico ritmo diario surge de y sustenta al ser humano neuro-sensorial 
y no a la voluntad sensible. Cuando el desarrollo del ser humano neuro-sensorial es 
nuestro legítimo objetivo, como en las materias cognitivas, un tempo staccato, 



23 
 

sanguíneo, para las clases resulta apropiado. En cambio, cuando el propósito es 
desarrollar la voluntad sensible, el ritmo de clases convencional resulta inadecuado, si 
no contraproducente. 
 
 En tanto el maestro y los alumnos estén conscientes del tiempo, en tanto no 
puedan dejar de pensar y de charlar sobre todo tipo de cosas ajenas a la tarea, no habrán 
podido apartarse de su naturaleza neuro-sensorial para introducirse en su voluntad 
sensible. La voluntad sensible se manifiesta como una absorción concentrada e 
intemporal en la tarea que se está realizando. Los alumnos que se quejan porque la clase 
no se acaba lo hacen porque están varados en su naturaleza neuro-sensorial. En 
contraste, aquellos que se quejan porque el tiempo ha pasado volando, sienten que han 
sido despertados bruscamente de un mundo de ensueño, el  mundo genuino de su 
voluntad sensible, para ser empujados de nuevo al mundo neuro-sensorial.  
 Como ciudadanos del mundo actual, la mayoría de los educadores Waldorf y de 
los alumnos Waldorf de nuestra época se sienten más cómodos en su naturaleza neuro-
sensorial. La humanidad se está volviendo patológicamente neuro-sensorial. 
Patológicamente no es un término demasiado fuerte si  entendemos  su significado 
como “compulsivamente” neuro-sensorial. En realidad, el mayor peligro consiste en 
subestimar los efectos neuro-sensoriales de nuestra creciente cultura tecnológica. 
Nuestros niños deben poder funcionar en este mundo neuro-sensorial, pero para vivir y 
trabajar desde su humanidad integral, deben también desarrollar su voluntad sensible.  
 Puede que nuestra intención sea educar al ser humano integral, pero a nuestra 
práctica educativa le falta un largo camino por recorrer. Para ser fieles al ideal de educar 
al niño integral, debemos distinguir entre nuestros ideales y nuestras acciones. Tenemos 
que reconocer que nuestra propia educación y la presión de la sociedad nos empujan a 
sobre-enfatizar el intelecto neuro-sensorial y la voluntad neuro-sensorial. En lo que 
respecta a educar la voluntad sensible, casi no hemos empezado.  
 Si estamos realmente comprometidos en educar al ser humano integral, no sólo 
su voluntad neuro-sensorial, sino también y en igual medida su voluntad sensible, 
entonces debemos prestar atención a la índole general de la forma de la escuela tanto 
como a su contenido. En una conversación privada, hacia el final de su vida, Rudolf 
Steiner señaló que veía la necesidad de “girar el timón de la educación Waldorf 180 
grados”. Generalmente se interpreta que lo que quiso decir es que las artes y las 
manualidades debían tener aún más preponderancia. Pero dada la reputación y la 
imagen de las escuelas Waldorf  como escuelas que ya tenían una fuerte dedicación a 
las artes, uno puede preguntarse cuál era la idea de Steiner. ¿No es posible acaso que 
haya sentido una profunda preocupación por el desarrollo unilateral de ser humano 
neuro-sensorial en comparación con el relativamente débil y subdesarrollado ser 
humano de la voluntad sensible? ¿Sentía que la escuela Waldorf tal como él la había 
formado necesitaba hacer más en lo que respecta al desarrollo de la voluntad sensible?  
 Rudolf Steiner fue lo suficientemente radical como para sugerir que el maestro 
de grado debía permanecer con sus niños durante los ocho años de la escuela elemental. 
¿Habría quizás estado a favor de un ritmo de sólo tres periodos largos por día, 
agregándole al ya existente de la clase principal uno de igual duración, en la segunda 
mitad de la mañana, para idiomas y artes escénicas, y el tercero a la tarde, solo para las 
artes y las manualidades? El ser humano neuro-sensorial que hay en los maestros y los 
alumnos es capaz de encontrar todo tipo de razones por las cuales el actual horario no se 
puede o no se debe cambiar, salvo por pequeñas concesiones aquí y allá. Pero si tan sólo 
nos animáramos a probar, nuestra voluntad sensible florecería. Podríamos entonces 
quizás comenzar a descubrir la realidad total del ser humano integral. Tal vez también 



24 
 

podríamos descubrir lo que significa desarrollar al maestro integral y a la escuela 
integral. 
 
 
El maestro integral en una escuela integral 
 
 Si aspiramos a educar al niño integral, al ser humano integral, entonces debemos 
también ocuparnos en igual medida del desarrollo del maestro integral y de la escuela 
integral. Cuando hablamos del niño integral queremos decir el cuerpo, el alma y el 
espíritu. Queremos decir la cabeza, el corazón y las manos, o el pensar, el sentir y la 
voluntad de cada individuo. ¿Cómo se aplican estos criterios de integralidad al 
desarrollo del maestro integral y de la escuela integral? 
 Para convertirse en seres humanos integrales nuestros niños deben no sólo 
realizar una completa gama de actividades que pongan en acción todas sus facultades 
potenciales, sino que también deben encontrar modelos vivientes de integralidad 
humana en las personas reales. Necesitan encontrar al maestro integral en una escuela 
integral. Algunos pueden pensar que este es un ideal que está fuera de nuestro alcance.  
En lugar de buscar excusas o sufrir un colapso por tratar de hacer lo imposible, hay un 
camino intermedio para explorar. 
 Nuestros niños no necesitan maestros que ya sean integrales, necesitan como 
modelo personas que se esfuercen por llegar a ser integrales. No necesitan una escuela 
que ya sea integral, es suficiente con que sientan que la comunidad escolar se esfuerza 
para ser más integral. Es más, los niños no necesitan encontrar al maestro integral en 
cada maestro individual sino en la comunidad de maestros. En este sentido, el maestro 
integral es sinónimo de la escuela integral. Cada maestro como individuo será 
inevitablemente unilateral, pero con la suficiente atención y cuidado, el cuerpo docente, 
guiándose  por el ideal de integralidad, puede ir formando y reformando la constelación 
de cualidades y capacidades humanas de sus integrantes. Esto es algo que ya se da en la 
medida en que, como comunidad escolar, contiene un espectro de diferentes 
capacidades interiores y exteriores entre sus miembros. Pero podemos hacer más. 
 Si advertimos la necesidad de darle mayor énfasis al desarrollo de la voluntad 
sensible dentro de nuestras escuelas, un paso importante sería crear un lugar dentro de la 
comunidad escolar para individuos que cultiven activamente la voluntad sensible en sus 
disciplinas. Por ejemplo, invitar aunque sea a un solo artista o artesano a unirse a la 
comunidad escolar, no como maestro, sino como artista residente con su taller en el 
predio de la escuela, tendría un efecto de enorme importancia. Tener un artista/artesano 
trabajando en su taller les ofrecería a los niños una experiencia de su propia voluntad 
sensible que sería imposible de replicar con igual intensidad  para el mismo artista en 
calidad de maestro. Una visita ocasional al taller de un artista por parte de un grado 
puede ser algo especial, pero implica, sin expresarlo, que la actividad de la voluntad 
creativa es una novedad más que una forma de ser. Aún cuando no esté trabajando 
directamente con los alumnos, un artista/artesano trabajando en su taller aportaría un 
elemento vital a una comunidad escolar comprometida con promover el desarrollo del 
ser humano integral. Aunque sólo fuera para servir mejor a nuestros alumnos,  tenemos 
motivos para hacer de nuestras escuelas algo más que aulas para la enseñanza neuro-
sensorial. Deben convertirse en centros culturales donde una rica y variada vida cultural 
promueva el desarrollo del adulto como parte esencial para promover el desarrollo del 
niño. En lugar de que los artistas deban adaptar el carácter de voluntad sensible de su 
actividad a las exigencias de una organización neuro-sensorial, las escuelas deben 



25 
 

transformar su forma de organización para darle lugar a la voluntad sensible según sus 
propios términos. 
 Por supuesto esto sólo puede ocurrir si los maestros y los padres entienden 
plenamente el significado y las implicancias de educar al ser humano integral. Pero aquí 
tocamos un punto sensitivo. En la medida en que nosotros mismos nos sintamos 
cómodos en el espectro completo de nuestra naturaleza humana, naturalmente 
trataremos de formar nuestra comunidad escolar de manera que fomente al ser humano 
de voluntad sensible en igual medida que al ser humano neuro-sensorial. Cualquier 
resistencia a equilibrar hacia el lado de la voluntad sensible proviene de una única 
fuente:  una dependencia de la forma de ser neuro-sensorial. Con no poca frecuencia, los 
intentos de promover las bondades de la voluntad sensible producen reacciones hostiles. 
En la superficie, se proyecta sobre la voluntad sensible un temor a la anarquía, cuando 
en realidad la causa más profunda de la resistencia es el miedo a soltar la voluntad 
neuro-sensorial, que nos resulta familiar, para desarrollar la voluntad sensible.  
 Como padres y maestros nos enfrentamos con las presiones convencionales de 
nuestra época que incitan a preparar a los niños para el “mundo real”. Pero ¿cuál es el 
mundo real? Por cierto, el mundo global de la tecnología y las corporaciones no va a 
desaparecer de un día para el otro. Pero ¿tenemos en claro para nosotros mismos y para 
transmitirles a los padres cuál es nuestro propósito pedagógico? ¿Preparar a nuestros 
niños para tener éxito en el mundo tal como es en el presente o prepararlos para 
transformar el mundo a la luz de su verdadera individualidad y humanidad?  
 La educación está evolucionando. Rudolf Steiner nos ha dado un marco 
conceptual para comprender la evolución de la conciencia humana. Steiner nos ha dado 
indicaciones prácticas, tanto sobre el contenido como sobre la forma,  con respecto a 
cómo mejor lograr la educación de los niños a la luz de la evolución humana. Steiner no 
ofreció tan sólo ideales y teoría, sino que trató de encarnar sus ideas en escuelas reales –
principalmente en Stuttgart y otras pocas más en el transcurso de su vida. Steiner no 
sólo era un pensador, era un artista. Diseñó edificios como los del Goetheanum,  y como 
un verdadero artista, fue quien más criticó las limitaciones de sus creaciones. Vio cómo 
podían ser mejoradas y desarrolladas. Así como el impulso del Goetheanum es más 
grande que los dos edificios que él creó con ese nombre, de la misma manera el impulso 
Waldorf es más que el contenido y los métodos educativos que hoy llevan ese nombre. 
El impulso Waldorf para la educación está vivo ahí donde está en evolución y muere ahí 
donde se congela en el contenido y/o en la forma. 
 Inevitablemente, aparecerán más y más escuelas que de una u otra forma tienen 
el toque del impulso Waldorf para la educación, pero en las que, en realidad, las 
corrientes y la visión más profundas de dicho impulso se manifiestan de manera diluida 
o distorsionada. Esto no se puede evitar enteramente. No es posible mantener puro al 
movimiento Waldorf. Tratar de proteger los nombres Waldorf y Steiner puede en 
realidad ser un impedimento para aquellos que pretenden profundizar y extender el 
impulso Waldorf para satisfacer las nuevas necesidades de los niños que se están 
encarnando en la actualidad y que lo harán en el futuro. Hay una creciente tensión entre 
el crecimiento cuantitativo y el cualitativo del impulso Waldorf en la educación. 
Algunos maestros están dispuestos a hacer concesiones en la creencia de que es 
necesario que la mayor cantidad posible de niños sea alcanzada por alguna 
manifestación del impulso Waldorf  aunque sea imperfecta. También existe la postura 
igualmente convincente de que quizás sea necesario sacrificar algo del crecimiento 
cuantitativo del impulso Waldorf para que éste pueda madurar y profundizarse a la luz 
de la tarea espiritual de largo alcance de la educación. Cada individuo debe decidir por 



26 
 

sí mismo cuál de estos impulsos se siente llamado a servir. Quizás algunos puedan hacer 
ambas cosas, pero si no, ambas direcciones son honorables.  
 En cualquiera de los dos casos, el dedicarse a las cuestiones más amplias y de 
largo alcance de la evolución humana que son centrales al impulso Waldorf está 
directamente relacionado con el satisfacer las necesidades de los niños de hoy. Los 
niños que hoy tenemos ante nosotros necesitan encontrarse con adultos que 
conscientemente se expandan más allá de la realidad presente, que se dediquen 
activamente a la creación del futuro a través de su empeño por desarrollar nuevas 
capacidades. Esto nos lleva a considerar las formas en que los padres y los maestros 
pueden educar sus voluntades como parte esencial de educar las voluntades de los niños.   
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
 

CAPITULO 3 
 

Voluntad colectiva y voluntad inclusiva 
 
 

 En el Capítulo 1 nos referimos al desarrollo de la individualidad libre y auténtica 
como el objetivo primordial de la educación. Vimos que las materias cognitivas llevan a 
los alumnos a desarrollar voluntad en su pensar, mientras que las artes y las 
manualidades requieren que aprendan a pensar dentro de su voluntad. En ambos casos, 
es el esfuerzo realizado al ejercitar la voluntad en el pensar y el pensar en la voluntad lo 
que desarrolla su voluntad espiritual, su individualidad espiritual. En el Capítulo 2 
vimos que la mayoría de las materias, incluyendo las artes y las manualidades, se 
enseñan de una manera que ejercita al ser humano neuro-sensorial pero deja sin 
desarrollar la voluntad sensible. En nuestra aspiración de formar seres humanos 
completos, debemos tener presente el hecho de que estamos recién comenzando a 
aprender cómo desarrollar la voluntad sensible en nuestros alumnos. En el Capítulo 4 
analizaremos en mayor detalle las formas prácticas en que podemos desarrollar la 
voluntad sensible en los niños de manera adecuada a su etapa de desarrollo, desde el 
jardín de infantes hasta el fin de la escuela secundaria. Pero antes, conviene profundizar 
en el desarrollo del maestro.  
 Hablo de desarrollo del maestro, en lugar de formación del maestro, para 
enfatizar el desarrollo permanente, de toda la vida, en contraste con lo que resulta 
posible en un curso de formación de dos años. También quiero subrayar el proceso de 
transformación interior auto-dirigido en contraste con el conocimiento adquirido desde 
afuera sobre el desarrollo del niño y el contenido y los métodos del currículo.  
 
Sólo podéis llegar a ser buenos maestros y educadores si prestáis atención no 
solamente a lo que hacéis, sino también a lo que sois. Es en realidad por esta razón que 
tenemos la Ciencia Espiritual con su visión antroposófica: para percibir la importancia 
del hecho de que el hombre obra sobre el mundo no sólo a través de lo que hace, sino, 
más que nada, a través de lo que es.  
Debemos, por sobre todo, ser conscientes de esta primera tarea educativa: que, en 
primer lugar, hemos de hacer algo de nosotros mismos, para que pueda establecerse, 
entre el maestro y los niños, una sólida relación en el pensamiento, una relación 
espiritual interior. 
 
 –Rudolf  Steiner, Stuttgart, 21 de agosto de 1919 
   (Conferencia 1 del Estudio del hombre) 
 
 La ciencia espiritual amplía nuestra comprensión de lo que significa “hacer algo 
de nosotros mismos”. A través del contenido de la Teosofía de Steiner y de otras 
conferencias, aprendemos sobre la transformación de nuestro cuerpo astral en yo 
espiritual. Si tales ideas parecen abstractas, ello se debe a que parecen estar fuera de los 
parámetros de lo que podemos incorporar provechosamente a nuestras vidas. Sin 
embargo, una comprensión práctica del yo espiritual puede llegar a darle propósito y 
dirección a nuestra vida y a nuestro trabajo de todos los días. Puede convertirse en el 
fundamento de nuestro desarrollo continuo como docentes.   
 Los niños saben de manera empírica, de manera inconsciente, cuáles adultos 
están trabajando sobre sí mismos y cuáles no. El “hacer algo de nosotros mismos” se 
vuelve más concreto, y por ende más práctico, cuando podemos entender lo que 



28 
 

significa desarrollar el yo espiritual. Al transformar nuestro cuerpo astral desarrollamos 
nuestra auténtica individualidad (en contraste con nuestra personalidad).  No importa 
cuán modestos o inadecuados sean nuestros esfuerzos, es el desarrollo de nuestra 
individualidad a través de la transformación del cuerpo astral lo que influye sobre los 
niños de manera más profunda que cualquier cosa que digamos o hagamos. Al trabajar 
sobre nosotros mismos, les proporcionamos a nuestros niños un modelo viviente de 
individualidad en desarrollo que despierta su propia incipiente individualidad.  
 Además, es a través de la transformación de nuestros cuerpos astrales que 
desarrollamos la capacidad de percibir imaginaciones morales con respecto a nuestro 
trabajo con los niños. En este sentido, la transformación de nuestros cuerpos astrales, la 
transformación de nuestros propios pensamientos, sentimientos e impulsos volitivos no 
libres, constituye la disciplina clave para el arte de la educación. Por ejemplo, podemos 
transformar nuestra tendencia natural a actuar desde la simpatía y la antipatía subjetivas 
en una nueva capacidad: prestar atención a las cualidades de apariencia y 
comportamiento exterior de un niño y, a través de esta disciplina,  desarrollar la mirada 
para ver el alma y el espíritu individual del niño. 
 La importancia que tiene el desarrollar el yo espiritual para nuestra tarea queda 
explícita en estas tres oraciones: 
 
 “Cada época debe…preparar, debe llevar en sí en estado preparatorio, lo que 
habrá de venir en el siguiente periodo cultural.” 
 
 “En la sexta época, lo que debe ser desarrollado en las almas de los hombres es 
el yo espiritual, así como ahora lo que se está desarrollando es el alma consciente.” 
 
 “El propósito de la ciencia espiritual es preparar…para la sexta época 
cultural.”   
 
 –Rudolf Steiner, Preparing for the Sixth Epoch   
           (Preparándonos para la sexta época) 
           Dusseldorf, 15 de junio de 1915 
 
 Para comprender cabalmente estos pensamientos, podríamos reflexionar sobre el 
hecho de que durante la quinta época cultural, individuos como Platón y Aristóteles, a 
través de sus escritos y de su trabajo con sus discípulos, cultivaron un modo de pensar 
que preparó para la cultura científica de nuestra era, la quinta época cultural. De igual 
manera, la sexta época será una cultura cimentada en la ciencia espiritual, que debe ser 
preparada hoy por individuos dedicados a desarrollar facultades y capacidades 
espirituales. Hoy el alma consciente está siendo desarrollada a través de la cultura 
prevalente. En los círculos antroposóficos y Waldorf, tenemos un doble desafío: 
debemos estar bien enraizados en la cultura del alma consciente de nuestra época y, al 
mismo tiempo, cultivar las primeras semillas de una cultura del yo espiritual. Podemos 
realizar esto principalmente a través de nuestro esfuerzo individual para transformar los 
elementos no libres de nuestro cuerpo astral y de lo que hagamos luego desde nuestras 
capacidades transformadas.  No hay ninguna razón para desanimarnos si nuestros 
esfuerzos parecen demasiado modestos en su alcance y efecto.  
 Hay dos áreas en las que podemos comprobar cómo el dominio de nuestros 
cuerpos astrales tiene consecuencias prácticas. La primera, como ya hemos visto,  se 
relaciona con servir mejor a los niños a través de la calidad de las actividades educativas 
que realizamos con ellos. Como educadores tenemos mucho que clarificar y profundizar 



29 
 

en cuanto a la transformación de los elementos no libres de nuestro pensamiento, 
sentimiento y volición, sin lo cual nuestras teorías sobre el desarrollo del niño y 
nuestros métodos se vuelven una cáscara sin vida. Si aceptamos la necesidad de 
profundizar las bases de la formación docente, seguramente han de surgir nuevas 
maneras de formación docente, tanto en los cursos de preparación previa como en la 
formación permanente. Para asegurar que el impulso Waldorf para la educación no se 
atrofie sino que crezca con mayor vitalidad, debemos ocuparnos de los modos en que 
cada materia puede cultivar el pensamiento vivo y la voluntad creativa. Cuando 
abandonamos el empeño por estandarizar “las buenas prácticas” y promovemos una 
profundización más individualizada del impulso Waldorf, ese cambio interior nos 
mueve a cultivar nuestra voluntad espiritual. Desde esta perspectiva, existe una urgente 
necesidad de dedicar tiempo y recursos a la tarea de llevar profundidad espiritual a la 
formación docente, tanto la preparatoria como la permanente.  
 Mientras que el trabajo con los niños nos da el primer impulso para la auto-
transformación, nuestro trabajo con los otros miembros del cuerpo docente, con el 
personal de la escuela y con los padres nos ofrece sin duda el segundo impulso. 
Nuestros colegas nunca dejan de sorprendernos y desconcertarnos con sus tan diferentes 
maneras de pensar, sentir y ejercer su voluntad. ¡Cuánto más simple sería la vida si 
nuestros colegas abrieran los ojos y pensaran, sintieran y ejercieran su voluntad igual 
que nosotros! Pero aparentemente la vida no está hecha para ser tan simple ni fácil, ya 
que la misma diversidad que nos frustra y nos fastidia es obviamente obra de Dios. 
Nuestros problemas con los demás no residen en nuestras diferencias, sino en nuestra 
propia falta de comprensión y de fuerza espiritual para reconocer la naturaleza 
complementaria de nuestras diferentes maneras de ver y hacer las cosas. Son 
únicamente las deficiencias de nuestra voluntad espiritual las que nos impiden encontrar 
soluciones creativas que incorporen nuestros diversos dones y puntos de vista en lugar 
de suprimirlos. 
 En este contexto, el desarrollo del yo espiritual puede verse como una necesidad 
práctica más que como una posibilidad remota. La existencia misma de la escuela, su 
capacidad de funcionar y sobrevivir día a día, dependen de la capacidad del cuerpo 
docente, del personal y de los padres para trabajar juntos. Es en las esferas prácticas de 
la comunidad escolar donde se produce el encuentro en la voluntad –mi voluntad, tu 
voluntad. La supervivencia práctica de cualquier comunidad contemporánea  depende 
de nuestra capacidad para guiar nuestra voluntad en direcciones creativas más que 
destructivas. Si queremos que nuestras comunidades sean formadas por la voluntad 
creativa y no por la voluntad destructiva, tenemos que tener en claro qué hace que la 
voluntad se vuelva destructiva en lugar de creativa. Con este fin, será necesario 
discernir entre los distintos tipos de voluntad que dan forma a la vida comunitaria e 
institucional. En particular, debemos distinguir entre “voluntad colectiva” y “voluntad 
inclusiva”. 
 En la Conferencia 5 del curso The Social Future (El Futuro Social), dictado en 
Zurich entre el 24 y el 30 de octubre de 1919, Rudolf Steiner introduce el nuevo 
concepto de “voluntad inclusiva” diferente del concepto más conocido de  “voluntad 
colectiva”. Steiner describe tres tipos de sociedad fundadas sobre tres expresiones 
diferentes de la voluntad. Se refiere a las sociedades del pasado, como las monarquías, 
por ejemplo, como “sociedades de poder” que se construían legítimamente sobre el 
poder de un individuo líder en tanto que fuera la “voluntad divina” la que obraba a 
través de la “voluntad individual”. Un eco de esta forma de orden social existe aún hoy 
en la manera en que los padres crían a sus hijos. Durante los años de la temprana 
infancia, generalmente se considera necesario y bueno que los padres impongan a sus 



30 
 

hijos parámetros claros sobre lo que es una conducta aceptable y lo que es inaceptable. 
Los padres y los maestros asumen la autoridad y, por ende, el poder de crear un orden 
social que consideran favorable a los intereses de los niños. La mayoría de los padres no 
abusan de su poder. El amor por sus hijos los motiva a ejercer su voluntad individual de 
maneras que sirven al bienestar de los niños en lugar de a sus propios fines egoístas. 
Quizás en experiencias como estas podemos encontrar un reflejo de cómo la voluntad 
individual sirve a una voluntad más elevada o divina. 
 Por muy adecuado y exitoso que tal orden social pueda resultar para una familia 
con niños pequeños, al acercarse la adolescencia, los padres y los maestros se ven 
puestos a prueba en su habilidad para adaptarse a un cambio radical del orden social en 
la casa y en la escuela. Cuando los niños tratan de conseguir esto o aquello en sus 
primeros años, con frecuencia los padres se dan cuenta de que no deben ceder. Pero 
oponerse a tales planteos se torna, gradual y a menudo dolorosamente, más difícil para 
los adultos a medida que se vuelve necesario para el desarrollo del niño que piense por 
sí mismo y aprenda a actuar con responsabilidad. Realizar planteos y negociar para 
lograr objetivos es un paso evolutivo ineludible en la biografía de cada niño, y 
recapitula un paso similar en la biografía de la humanidad. 
 Especialmente en los últimos quinientos años, a medida que las sociedades en 
todo el mundo se fueron formando en torno al comercio y la industria (en lugar de la 
agricultura), cada vez más personas exigen el derecho a la autodeterminación, 
poniéndose a menudo en gran riesgo físico y psicológico. Hoy en día la necesidad de 
ejercer la voluntad individual para determinar la calidad y dirección de su propia vida 
surge como fuerza elemental en casi todos los corazones humanos. Sin embargo, en 
cuanto múltiples voluntades individuales se ponen de manifiesto, vemos el nacimiento 
de la competencia y de la transacción, en los que cada individuo reafirma su voluntad 
contra la voluntad de los demás. Por esta razón Steiner denomina a este tipo de sociedad 
la “sociedad de la transacción”, basada en una “voluntad competitiva”. En muchas 
sociedades se continúa creando el orden social a través de la autoridad de un individuo o 
de una pequeña elite porque se considera que la transacción y la competencia entre 
individuos de manera generalizada es una fuerza antisocial que conduce al caos. La 
historia de los últimos siglos gira en torno al drama de respetar o reprimir la 
individualidad. El surgimiento de los valores democráticos y de los procesos legales se 
origina en el propósito de promover la individualidad. 
 El reconocimiento de los derechos y de la dignidad del individuo no puede ser 
subestimado o dado por hecho. Y sin embargo, no por falta de apreciación de lo que 
tenemos, un creciente número de personas encuentra difícil de aceptar los aspectos de 
competencia y transacción de la sociedad democrática/capitalista. Debido especialmente 
a que la globalización hace que sea ésta el único tipo de sociedad, el interés personal y 
la codicia que son legitimados por los valores capitalistas y facilitados por los procesos 
democráticos aparecen cada vez más claramente como destructivos y antisociales. Al 
igual que los que lucharon por la democracia contra viento y marea, hay muchos que 
hoy, desde profundidades que ni ellos mismos alcanzan a comprender, cuestionan la 
premisa de que se debe aceptar esto como lo mejor que le es dado esperar a la 
naturaleza humana. Los corazones humanos ansían desarrollar su potencial individual, 
no sólo para el propio ascenso y beneficio personal, sino también para servir mejor a las 
necesidades físicas, psicológicas y espirituales de la humanidad. Cada vez más personas 
aspiran a construir una comunidad basada en la diversidad de las visiones y los talentos 
que viven en cada individuo.  
 Rudolf Steiner se ocupa de este profundo anhelo humano cuando habla de una 
“sociedad mancomunada” fundada sobre la “voluntad inclusiva”. Esta es la sociedad de 



31 
 

la sexta época cultural, la cultura del yo espiritual, en la que nuestra tarea será construir 
una sociedad de filadelfia (amor fraternal). El hecho de que estemos a unos mil 
quinientos años del comienzo de ese periodo cultural no es motivo para la dilación. La 
sociedad mancomunada no surgirá por sí misma; se hará realidad sólo si algunos seres 
humanos tienen la voluntad de crear tal sociedad comenzando hoy a desarrollar las 
facultades y capacidades que se habrán de necesitar mañana.  
 Una capacidad esencial de la sexta época cultural será la habilidad para penetrar 
y trabajar con el pensamiento y especialmente con los impulsos volitivos de otras 
personas, muy diferentes a los propios. El desafío es encontrar la voluntad espiritual 
para hacer propios esos pensamientos e impulsos volitivos extraños de modo de trabajar 
con ellos creativamente. En la sociedad mancomunada la armonía y la unidad estarán 
sustentadas no por la “voluntad colectiva” sino por la “voluntad inclusiva”. 
 En los círculos Waldorf, como en otras partes, se habla mucho sobre el consenso 
como medio esencial para la toma de decisiones en una escuela dirigida por el cuerpo 
docente. Puede resultar útil distinguir entre dos tipos diferentes de consenso: “consenso 
por transigencia”  y “consenso inclusivo”. El primer tipo es más conocido ya que se 
trata del consenso que se aplica dondequiera que estén en vigencia los valores y los 
procesos democráticos. En las democracias sólidas existe por lo general un equilibrio de 
puntos de vista e intenciones que requiere, de todas las partes involucradas, transigencia 
para encontrar un “terreno común” que permita llegar a un acuerdo sobre una línea de 
acción.  
 El consenso por transigencia aparece como un proceso que respeta los puntos de 
vista de cada individuo. Pero, en la práctica, a menudo es un proceso por el cual los 
individuos negocian y compiten para imponer sus propias opiniones y voluntades. Con 
mucha frecuencia, el así llamado consenso representa casi por completo la voluntad de 
uno o de unos pocos que a menudo son los más hábiles para negociar. No obstante la 
inequidad de tal situación, al menos algo se logra, por parte de aquellos cuyas 
voluntades se han impuesto. Cuando el consenso no expresa la voluntad de alguno, 
generalmente no manifiesta la voluntad de nadie. No debería sorprendernos que a 
menudo tales decisiones no lleven a ningún resultado, pues el precio que se paga para 
que todos obtengan una o dos concesiones es que todas las voluntades quedan mancas.  
 El consenso por transigencia es inadecuado para las necesidades espirituales de 
nuestro tiempo porque no permite a los individuos ejercitar todo su potencial humano. 
En cambio, el “consenso inclusivo”, cimentado en el cultivo de la voluntad inclusiva, sí 
pone en acción nuestra humanidad total.  Para tratar de comprender la voluntad 
inclusiva de manera práctica nos referiremos al poema Ética social (Social Ethic) que 
Rudolf Steiner le diera a la artista Edith Maryon: 
 
Se encuentra la vida social sana    The healthy social life is found, 
Cuando en el espejo de cada individuo   When in the mirror of each individual 
Toda la comunidad halla su reflejo,    The whole community finds its reflection, 
Y cuando en la comunidad     And when in the community 
Vive la virtud de cada individuo.    The virtue of each individual is living. 
 
 Este poema se refiere a dos capacidades complementarias que cada individuo 
debe cultivar: 
 

i) Volverse un espejo que desinteresadamente refleje puntos de vista que 
pertenecen a la comunidad en su conjunto; 



32 
 

ii) Desarrollar sus dones y capacidades individuales y ofrecerlos a la 
comunidad. 

 
De igual modo, se exhorta a la comunidad de individuos a crear un espacio 
 

i) donde todos los puntos de vista puedan ser oídos para que la comunidad 
en su conjunto sea visible; 

ii) y donde la virtud y los dones de cada individuo puedan desplegarse. 
 
El poema es una expresión positiva de estas capacidades, pero puede resultar útil 
considerar sus implicaciones negativas. Tanto el individuo como la comunidad se 
menoscaban y enferman cuando los individuos 
 

i) no reflejan su verdad, sus puntos de vista concienzudos acerca de la 
comunidad en su conjunto; 

ii) no desarrollan y ofrecen sus dones y capacidades.  
 
Y asimismo: 
 

i) cuando los puntos de vista de los colegas son juzgados por algunos como 
irrelevantes o inútiles; 

ii) cuando una comunidad no aprovecha los dones y capacidades de los 
individuos, ya sea por no promover un clima de estímulo o directamente 
por impedir que los individuos contribuyan con sus dones, con lo mejor 
que tienen para ofrecer.  

 
  ¿Cómo se convierte cada individuo, no sólo los que ocupan posiciones 
ejecutivas, en un espejo para reflejar a la comunidad en su conjunto? ¿Cómo puede una 
comunidad construirse alrededor de los dones y potencialidades de cada individuo? La 
respuesta está en el cultivo de la “voluntad inclusiva”. La voluntad inclusiva implica 
conocer nuestra propia voluntad –nuestra verdad y nuestro don –y al mismo tiempo 
expandirnos para abarcar los muy diferentes puntos de vista y dones de todos los demás 
individuos de nuestra comunidad.  
  Se debe tener presente que la voluntad inclusiva es una capacidad 
ejercida por los individuos en relación con otros individuos. Se manifestará en la 
práctica sólo cuando dos o más individuos  se sientan libremente movidos a trabajar en 
esta dirección porque es su voluntad hacerlo. De igual manera, sólo los individuos 
pueden obstaculizar el proceso de construir la comunidad a través de la voluntad 
inclusiva. Lo pueden hacer de dos formas. La primera consiste en afirmar que se trata de 
algo demasiado idealista, que está más allá de nuestras capacidades actuales. La 
segunda es asegurar que ya se lo está haciendo. Ambas posiciones son verdades a 
medias. En lugar de afirmar que la voluntad inclusiva es imposible o que es algo que ya 
hacemos, es posible decir que estamos comprometidos en la difícil y larga tarea de 
desarrollar la comprensión y la capacidad para practicar la voluntad inclusiva de aquí en 
adelante.  
  Descubrí la idea de la voluntad inclusiva a través del libro From 
Christianity to Christ [Del cristianismo a Cristo] de Pietro Archiati. Quiero expresar mi 
deuda con Archiati y mi gratitud por la claridad con la que revela el significado y la 
importancia de la voluntad inclusiva: 
 



33 
 

Para formar la voluntad inclusiva o total es necesario afianzar la individualidad de 
cada persona, crear un marco exterior compartido que permita a las voluntades 
individuales fomentarse y potenciarse entre sí. Por supuesto esta es una empresa mucho 
más difícil que reducir todo a una voluntad única. Pero lo más fácil no es lo mejor. La 
libertad es más difícil que la no libertad, pero no peor.  
 La voluntad individual significa la voluntad del verdadero yo de cada ser 
humano. Sólo esta voluntad es la verdaderamente individual. La mayoría de las 
personas saben lo que desean, pero rara vez cuál es su voluntad. La individualización 
de la voluntad, como un proceso de creciente conciencia, no tiene nada que ver con el 
egoísmo del yo inferior –pues éste no es individual en absoluto. Podemos reconocer la 
individualidad real por su carácter espiritual e intuitivo, que puede, a su vez, ser 
captado sólo por el pensamiento.   
 
  Archiati señala dos aspectos interconectados  de la voluntad inclusiva, 
que se pueden relacionar con los dos aspectos del poema sobre ética social. El primero 
es “afianzar la individualidad de cada persona, crear un marco exterior compartido que 
permita a las voluntades individuales fomentarse y potenciarse entre sí”. Archiati deja 
claro que esto es distinto y más difícil “que reducir todo a una voluntad única”, o en 
otras palabras, a una voluntad colectiva. El segundo aspecto, del que el primero parece 
depender, es que cada individuo sepa “cuál es su voluntad”, no solamente “lo que 
desea”. Deja claro que esta voluntad individual no tiene nada que ver con el egoísmo del 
yo inferior, sino con nuestra “individualidad real.” 
 Tal vez nos sintamos inclinados a pensar que el desafío de conocer nuestra 
propia voluntad es el más fácil de los dos desafíos. Saber lo que queremos para nosotros 
y para otra gente es fácil y también común. Pero conocer nuestra voluntad, la voluntad 
de nuestra individualidad, no es ni fácil ni común. Ante mis propios ojos y los de los 
demás puedo aparecer como que sé exactamente lo que quiero, pero en el momento en 
que advierto que soy forzado en lo que quiero, caigo en cuenta que no soy libre en mi 
voluntad. Sólo cuando puedo crear un espacio libre dentro de mí, donde no soy forzado 
a pensar, sentir o querer, puedo saber que yo pienso, yo siento, yo quiero.  
 En su Filosofía de la libertad Rudolf Steiner denomina “individualidad ética” a 
lo que dentro de nosotros percibe las imaginaciones e intuiciones morales por medio de 
las cuales podemos ejercer la voluntad libre. Podemos reconocer a la individualidad 
ética en nosotros y en otras personas por el carácter intuitivo y creativo de su pensar y 
de sus acciones. Las individualidades éticas saben cuál es su voluntad.  
 Pero bien podríamos preguntar ¿cómo hacen las individualidades éticas para 
trabajar juntas? Dichas individualidades le asignan poco sentido al consenso por 
transigencia, no porque estén demasiado centradas en sí mismas como para que les 
importe, sino porque buscan otra manera de trabajar con los demás. Quienes se 
esfuerzan por trabajar desde la individualidad ética buscan encontrar la individualidad 
ética en el otro. No tratan de persuadir o negociar. Los individuos éticos tratan de crear 
un marco común que permita promover mutuamente la individualidad de cada uno. Los 
individuos éticos buscan un proceso republicano, no un proceso democrático; aspiran a 
poner en práctica el consenso inclusivo, no el consenso por transigencia; se esfuerzan 
por ejercer la voluntad inclusiva, no la voluntad colectiva.  
 Algunos piensan que nuestros problemas sociales se originan en el hecho de que 
nuestros egos son demasiado grandes, que nuestro sentido de individualidad es 
demasiado fuerte. Este punto de vista considera necesario reprimir la voluntad 
individual en nosotros mismos y en los demás, para permitir que surja una voluntad 
común como base para la armonía social. La obstinación y el egoísmo son obstáculos 



34 
 

para la vida social que deben ser tenidos en cuenta. Pero el egoísmo se puede manifestar 
de formas sutiles, por ejemplo, el afirmar que no se tiene un interés personal. No tener 
un interés personal es no conocer nuestra voluntad. Si no conocemos nuestra voluntad, 
nuestra tarea es desarrollar nuestra individualidad para que podamos conocer nuestra 
voluntad. En nuestra época y en el ámbito en que nos desenvolvemos, tal afirmación 
puede expresar una falta de auto-conocimiento o bien una maniobra premeditada. En 
ambos casos, el hecho de que nuestra voluntad permanezca como un elemento 
escondido, quizá incluso para nosotros mismos, hace que la obstinación y el egoísmo 
sean aún más insidiosos y antisociales.  
 Tener un interés no sólo es inevitable, es esencial para la vida social. Como 
hemos visto, la vida social saludable requiere que conozcamos y manifestemos nuestros 
puntos de vista y que desarrollemos nuestros dones. Al parecer tenemos una relación de 
amor/odio con la individualidad. Queremos ser individuos  nosotros mismos y 
declaramos alentar a los demás a desplegar su individualidad, pero al mismo tiempo 
demostramos un profundo recelo hacia la individualidad, que enseguida la equipara con 
el egoísmo. En los ámbitos antroposóficos y Waldorf contamos con  una  abundancia de 
recursos conceptuales sobre esta cuestión y, sin embargo, hay poca evidencia, en los 
principios y métodos sociales actualmente imperantes en dichos círculos, de que 
hagamos uso de tales conocimientos.  Nuestro apego a los procesos de consenso en los 
cuales tratamos de establecer una visión común y una voluntad común como cimiento 
para nuestra vida institucional y de comunidad no parece tomar plenamente en cuenta el 
desarrollo actual y futuro de la individualidad humana.  
 Rudolf Steiner nos da la siguiente visión del desarrollo humano, que resulta a la 
vez una lección de humildad y una inspiración: 
 
Desde el último tercio del siglo diecinueve (1879) la situación se ha revertido 
completamente. Los espíritus de la luz que han seguido desplegando sus actividades 
han hecho lo suficiente en cuanto al establecimiento de vínculos sanguíneos, tribales, 
raciales y otros similares, ya que todo tiene su momento en la evolución. En el esquema 
general y oportuno de las cosas, se ha hecho lo suficiente para establecer lo que era 
necesario establecer en la humanidad a través de los vínculos sanguíneos. En tiempos 
más recientes, por lo tanto, los espíritus de la luz han cambiado su función. Ahora 
inspiran a los seres humanos a desarrollar ideas y sentimientos  independientes e 
impulsos hacia la libertad; se dedican ahora a la tarea de establecer la base sobre la 
cual las personas pueden ser individuos independientes. Y gradualmente se está 
volviendo tarea de los espíritus relacionados con los antiguos espíritus de la oscuridad 
el actuar dentro de los vínculos sanguíneos. 
 
-Rudolf Steiner, Espíritus de la Luz y espíritus de la Oscuridad, Dornach, octubre 26, 
1917 
   
 La visión espiritual que ofrece Steiner revela por qué el nacionalismo político y 
el fundamentalismo religioso basados en los vínculos de una sangre, una cultura o una 
religión en común son cada vez más una fuente de fuerzas destructivas. Sin embargo, 
las implicancias de la visión de Steiner, no se limitan a los obvios extremos que se 
observan hoy en el mundo. No sólo la sangre en común, sino todos los intentos de 
reducir la diversidad a generalidad y uniformidad son amenazas al cabal desarrollo de 
la individualidad humana. El drama espiritual que Steiner describe está presente en 
cualquier lugar donde se persigue la unidad y la armonía social a través de políticas, 
reglas y leyes externas basadas en “valores comunes” a las que todos los individuos 



35 
 

deben someterse. Las fuerzas espirituales que obran a través del consumismo, el 
corporativismo y el institucionalismo pueden no tener nada que ver con los lazos de 
sangre, pero son también vehículos de un ataque a la individualidad humana. Teniendo 
esto presente, hay motivos para detenernos a reflexionar: ¿Hasta qué punto reprimimos 
nosotros en nuestras propias instituciones el legítimo desarrollo de la individualidad, 
tanto de la nuestra propia como de la de nuestros colegas? ¿Hasta qué punto pone esto 
en peligro la viabilidad a largo plazo del objeto mismo de nuestros esfuerzos, es decir, 
la educación de nuestros niños y la evolución de la cultura y de la sociedad humanas?  
 Nosotros somos buenas personas, lo mismo que los expertos que consultamos 
buscando ayuda para enfrentar las complejidades de la vida institucional. Pero las 
realidades y los desafíos espirituales de nuestra época plantean a cada individuo y a 
cada comunidad de individuos la pregunta: 
 “¿Estoy yo, estás tú, buscando la comunidad a través de un espíritu de 
uniformidad o de individualidad? ¿Aspiro yo, aspiras tú, a construir la comunidad a 
través de la voluntad común o de la voluntad inclusiva?” 
 Esta no es una pregunta que deba ser tomada como ítem de decisión en la orden 
del día. No hay necesidad de convencer a nuestros colegas de que este es el modo en 
que “nosotros” debemos trabajar en conjunto. Por cierto no hay nada que negociar para 
llegar a un consenso. Nosotros podemos hacerlo sin decirle nada a nadie. No 
necesitamos el mandato de nadie excepto de nosotros mismos para dirigir nuestra 
voluntad hacia el cultivo de la voluntad inclusiva en cualquier circunstancia. 
 Pero, al mismo tiempo, se trata de algo sobre lo que debemos hablar con 
nuestros colegas, tanto formal como informalmente. Debemos ayudarnos los unos a los 
otros a crecer para lograr este nuevo potencial para nuestro trabajo conjunto. 
Necesitaremos ser generosos los unos con los otros en cuanto a nuestras limitaciones 
para practicar la voluntad inclusiva. Pero como individuos, es necesario que tengamos 
en claro para nosotros mismos y para nuestros colegas la diferencia y la importancia 
entre cultivar la voluntad común y cultivar la voluntad inclusiva. Estamos ante una 
encrucijada en el camino. El rumbo que tomemos es de suma importancia. Es de suma 
importancia que algunos educadores tomen la decisión consciente de cultivar la 
voluntad inclusiva y el consenso inclusivo como principios rectores para la construcción 
de la comunidad. Ello contribuirá más efectivamente al desarrollo de nuestros niños al 
contribuir más efectivamente a nuestro propio desarrollo. Y además, se condice con la 
evolución cultural que sostiene y promueve el impulso Waldorf en educación. 
 Si las comprendemos cabalmente, las ideas expuestas en este capítulo bien 
pueden hacernos sentir una mayor carga de responsabilidad. Pero en lugar de aliviar esa 
carga desestimando o rechazando estas ideas, el siguiente pensamiento les puede dar 
significado. En la Conferencia 4 del Estudio del Hombre Steiner describe los siete tipos 
o niveles de voluntad: 
 
 
Físico   – instinto 
Etérico – impulso/apetito 
Astral   – deseo  
 

 
   
 Yo – motivo  

 
Hombre espíritu – resolución 
Espíritu de vida  – propósito 
Yo espiritual      – aspiración de obrar   
                               mejor 
 

 
 
 La cualidad abstracta de tal lista repentinamente cobró vida para mí, hace poco, 
como una especie de revelación. Esto sucedió cuando observé que, en referencia al yo 



36 
 

espiritual, Rudolf Steiner no dijo sólo “aspiración” sino “aspiración de obrar mejor”. 
Cada vez que hago una escultura, que doy un curso o una conferencia, que escribo un 
artículo, me quedo con la sensación de que no es tan bueno como podría serlo. Desearía 
poder hacerlo mejor. La revelación fue que en el momento en que me observo deseando 
hacer algo mejor, soy consciente de mi yo espiritual no como una abstracción sino como 
una realidad viva.  
 Cada vez que encontramos la chispa de la voluntad para obrar mejor, para ser 
más libres dentro de nosotros mismos, podemos sentirnos fortalecidos al saber que 
nuestro yo espiritual está comenzando a ponerse en movimiento desde la potencialidad 
hacia la realidad. Y allí donde dos o más nos unamos en la voluntad espiritual para 
obrar mejor, con seguridad estaremos construyendo, si no un camino, quizás un sendero 
hacia la filadelfia, hacia la tierra del amor fraternal.  
 
  
  
 
  
 
 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
 

CAPÍTULO 4 

Educación de la voluntad en la práctica 

 
 En los Capítulos 1-3 comenzamos a aclarar nuestra comprensión de la naturaleza 
y desarrollo de la voluntad. Pero, si existe un tema en el cuál no podemos limitarnos a la 
mera comprensión ese es, con seguridad, el de la educación de la voluntad. Hemos 
puntualizado desde el principio que debemos aprender a percibir la voluntad si es que 
hemos de conocerla en la realidad y no meramente en la teoría. Todo lo que se diga 
sobre la voluntad debe estar enraizado en la percepción y, por ende, ha de ser 
confirmado, modificado y profundizado a través de subsiguientes percepciones. Por 
ejemplo, hemos observado que la voluntad pura es una fuerza que mueve nuestras 
extremidades y hace que las cosas ocurran, pero por sí misma sólo causa estragos, caos 
y destrucción. Para dar forma y dirección al movimiento de nuestras extremidades, 
tenemos, como mínimo, que pensar. Para ejercer y desarrollar la voluntad, la nuestra 
tanto como la de nuestros alumnos, nuestras acciones deben estar guiadas por la 
percepción profunda.  Lo que al principio quizás aparezca como teoría abstracta puede, 
con el tiempo, llevar a la capacidad de percibir directamente. Las descripciones de la 
voluntad desarrolladas en los Capítulos 1-3 son como el mapa de un territorio 
desconocido. Un mapa no es el sitio real, pero con un mapa, por más incompleto o 
imperfecto que sea, tenemos más posibilidades de encontrar el camino que si no 
tuviéramos ninguno.  Ahora, en este último capítulo, vamos a entrar, mapa en mano, al 
escenario real en el que se educa la voluntad en la práctica. 
 En el Capítulo 2 vimos algunos ejemplos prácticos; en particular, dos formas 
diferentes de tallar una cuchara. Los dos procedimientos fueron mencionados en 
relación con dos propósitos pedagógicos diferentes: desarrollar la “voluntad pensante” o 
la “voluntad sensible”. En el presente capítulo vamos a extendernos sobre esto, 
observando otras actividades que abarcan todo el arco de la escolaridad, desde el jardín 
de infantes hasta la escuela secundaria. Lo que aquí proponemos no pretende ser 
exhaustivo ni definitivo. Algunos de los ejemplos están desarrollados en mayor detalle, 
mientras que otros son meras sugerencias. En ambos casos, los ejemplos se ofrecen 
como puntos de partida, con la idea y la esperanza de que cada individuo los habrá de 
encarar de manera personal y desarrollar aún más. Aunque el énfasis está puesto sobre 
las artes visuales, en especial la escultura, la intención es incitar a  los maestros, 
cualquiera sea el medio con el que trabajen, a tener bien presente la implicancia más 
profunda que tienen sus disciplinas para el desarrollo de los alumnos. Espero que 
algunos reconozcan la necesidad de adaptar sus formas de trabajo en las distintas artes y 
artesanías para fomentar el desarrollo de diferentes tipos de voluntad. Es muy simplista 
considerar que las artes y las manualidades “educan la voluntad”  en contraste con las 
materias académicas que desarrollan el pensamiento. Para educar la voluntad verdadera 
y cabalmente es necesario afinar nuestras percepciones y nuestros métodos prácticos 
para ponerlos a tono con la naturaleza más sutil y diversa de la voluntad. 
 Un objetivo importante de este libro es clarificar conceptual y prácticamente la 
diferencia entre dos formas de voluntad muy distintas, pero complementarias. A la 
primera, generalmente más comprendida y practicada, yo la denomino “voluntad 
pensante”,  más comúnmente llamada “coordinación cabeza-mano”. La segunda no es 
demasiado entendida ni cultivada; yo la denomino “voluntad sensible” o también se la 
podría llamar “coordinación cabeza-corazón-mano”. En realidad, ni siquiera hemos 
comenzado con la tarea de desarrollar este último aspecto de la voluntad humana. Y 
debido a que el desarrollo de la voluntad sensible constituye una nueva frontera, en la 



38 
 

que hay una enorme necesidad de desarrollar métodos apropiados, voy a enfatizar este 
aspecto intencionalmente en los ejemplos que siguen. En varios de dichos ejemplos, 
continuaré con el método de describir dos enfoques diferentes, en parte para reafirmar 
que siempre existe más de un camino. Pero, más importante aún, pondré el enfoque más 
conocido de  la “voluntad pensante” junto al enfoque de la “voluntad sensible” para 
enfatizar las diferencias cualitativas entre ambos. Sin la más mínima intención de 
desmerecer a la “voluntad pensante”, es mi sincera esperanza poder inspirar a más 
docentes a ocuparse del desarrollo de la “voluntad sensible” en sus alumnos. 
 Es lícito recurrir a Steiner y a otros en busca de guía e inspiración; pero buscar 
fórmulas y recetas que detallen todos los aspectos –el cuándo, el qué y el cómo –de las 
actividades va en contra de una tarea esencial del educador. Cada maestro debe ser ante 
sus alumnos, por sobre todo, un modelo de  individualidad que se empeña, y no un 
autómata pedagógico. Esto no quiere decir que debamos ir al otro extremo y hacer sólo 
lo que nos plazca personalmente. Nuestro servicio para con los alumnos puede desviarse 
en dos direcciones: trabajando sólo según nuestras propias inclinaciones o buscando la 
sola y única manera correcta. Ejercemos nuestra individualidad y, por ende, servimos de 
modelo viviente para los niños, cuando nos esforzamos por intuir qué actividad y 
método hemos de presentarles. Cuando continuamos automáticamente haciendo lo que 
ya hicimos antes por hábito personal o por el prejuicio de la “única manera correcta”, 
estamos eludiendo la actividad genuina de nuestro yo individual. Cuando desarrollamos 
la fuerza interior de conservar la ecuanimidad frente a la duda y la incertidumbre, 
estamos ejercitando nuestra propia voluntad espiritual. 
 Si trabajamos según la manera de la “voluntad pensante” simplemente porque es 
nuestra manera preferida de trabajar y/o porque pensamos que es la única manera de 
trabajar, estamos trabajando automáticamente, evitando así la duda y la incertidumbre. 
Refrenar tales inclinaciones automáticas es prerrequisito para despertar la capacidad 
intuitiva de nuestra voluntad sensible. La voluntad sensible es una nueva capacidad que 
no se ejercita automáticamente; requiere una activa voluntad espiritual. Si podemos 
advertir el beneficio de fortalecer la voluntad espiritual de nuestros alumnos por medio 
de la ejercitación de su voluntad sensible, entonces habremos de ver la necesidad de 
cultivarla en nosotros mismos. A medida que despertemos nuestra propia voluntad 
sensible, se abrirán ante nosotros nuevos horizontes sobre cómo podemos promover en 
nuestros alumnos el desarrollo de su humanidad total. 
 
 
JARDÍN DE INFANTES 
 
 La característica distintiva de la voluntad sensible es la capacidad de vivir 
profundamente dentro de la cualidad interna de algo que está fuera de nosotros, 
conociéndolo y sintiéndolo como si estuviéramos dentro de ese algo o ese algo estuviera 
dentro de nosotros. En la época de la primera infancia, el niño sano tiene una tendencia 
natural a beber en el carácter y las cualidades internas de las personas y los lugares. Es 
una de las tragedias de nuestro tiempo que el modo de vida, incluyendo la vida familiar 
y la de la escuela, pueda opacar esa sintonía natural del alma en lugar de promoverla. 
Trágicamente, muchos niños pequeños llegan al jardín de infantes ya con una 
disposición neuro-sensorial fuertemente desarrollada. Su pensamiento es 
prematuramente intelectual y abstracto, y su vida anímica se inclina hacia una marcada 
afición o aversión  personal. Es crucial para la vida futura de los niños que, en estos 
primeros años, hagamos todo lo que esté a nuestro alcance para mantener viva la 
voluntad sensible tanto y por tanto tiempo como podamos.  



39 
 

 En la infancia temprana no “enseñamos” a los niños artes y manualidades, sino 
que más bien creamos oportunidades para exponerlos al mundo del arte y permitirles 
participar en él como parte natural de la vida diaria. Esto se puede hacer de diversas 
maneras. 
 
1. Una manera de fomentar al artista dentro de cada niño es proporcionarle frecuentes 
oportunidades de participar en actividades artísticas y manuales. Las siguientes son sólo 
algunas posibilidades a tener en cuenta: 
 
 a) Una cantera natural de arcilla en las cercanías del jardín de infantes, como las 
que se pueden encontrar a orillas de un arroyo, por ejemplo, es un maravilloso regalo de 
la Madre Naturaleza. Si logramos sobreponernos a cualquier aversión personal que 
podamos tenerle a la arcilla y al así llamado chiquero que pueda ocasionar, los niños 
podrán cosechar el máximo beneficio de tal regalo. Permitirles a los niños “embarrarse” 
a sus anchas, según se lo dicten su corazón y su voluntad, sin interrumpirlos con 
amonestaciones y advertencias, es un real e imperecedero regalo que les podemos 
ofrecer. La receptividad de sus almas hacia la cualidad elemental de la materia, hacia el 
espíritu de los seres elementales  y de la Madre Naturaleza, es una capacidad preciosa 
que puede desvanecerse demasiado pronto. Tolerando un poco de desorden y suciedad, 
les ofrecemos a los niños experiencias del corazón y de la voluntad que constituyen una 
fuente de salud y fuerza para toda la vida. 
 
 b) Si no tenemos la buena suerte de contar con una cantera natural de arcilla en 
las cercanías, podemos crear una para que los niños la usen durante el juego libre. Cavar 
un pozo de unos 30 cm de profundidad y unos 60cm de diámetro y llenarlo con unos 
45kg de arcilla. También es aconsejable tener un balde de arcilla dentro del edificio para 
el juego libre.  
 
 c) Además de los areneros exteriores, podemos también fabricar uno adentro 
para el juego libre. Con una placa de madera contrachapada y listones de pino de unos 
2,5cm x10cm ó 2,5cm x 15cm, podemos fabricar un arenero de 0,90m x 1,80m ó 1,20m 
x 2,40m con patas o paneles laterales de altura adecuada. La importancia que tiene para 
el desarrollo la actividad de mover y dar forma a la arena es de tal magnitud que su 
utilización debería ser posible todo el año, y no verse limitada por las estaciones. La 
nieve también es un material maravilloso, pero no reemplaza a la arena como medio 
para el modelado de formas.  Ver Fig. 5 abajo. 
 

 

Fig. 5 – Arenero interior 



40 
 

 d) Podemos usar cera de abejas de tono terroso para modelar con los niños. 
Todos los materiales tienen color –la cera de abejas natural, por ejemplo, tiene un color 
dorado terroso.  Pero como educadores, es conveniente que seamos sensibles a los 
diferentes efectos que produce modelar un material de colores fuertes –primarios o 
secundarios– en contraposición con uno de tonos terrosos. ¿Somos capaces de distinguir 
entre una experiencia profunda del color y una experiencia profunda de la forma? Al 
pintar con los dedos, por ejemplo, los niños tienen una experiencia táctil que compite 
con la experiencia del color y puede llegar a anularla. De la misma manera, la fuerte 
experiencia de color que proporciona la cera de abeja de colores brillantes  se interpone 
a una experiencia vívida de la forma. Esto se acentúa cuando los niños arman figuras 
parte por parte hasta llegar al todo, usando distintos colores brillantes de cera.  
 Entregarse a algo plenamente y con absorción significa dedicarle todo el corazón 
y la mente. En este caso, la distinción entre experiencia de color y experiencia de forma 
también está relacionada con la distinción entre experiencia neuro-sensorial y 
experiencia de voluntad sensible. Cuando les damos a los niños cera de abejas de 
colores brillantes, por buenas que sean nuestras intenciones, los estamos exponiendo 
simultáneamente a dos mundos diferentes. Si queremos que desarrollen la capacidad de 
vivir profundamente en la forma, debemos minimizar en vez de maximizar la 
experiencia de color durante el modelado. El uso de cera de abejas simple, de color 
natural, le permite al niño tener una experiencia de la forma pura, que fortalece la 
voluntad sensible.  
 
 e) Ofrecer a los niños semillas de girasol, granos de maíz, arroz u otros cereales 
y  dejar que los usen para dibujar o crear formas sobre una superficie grande.  
 A diferencia del dibujo sobre papel, éste les permite mover y cambiar las formas, 
de modo que, por ejemplo, un árbol se convierta en un pájaro. Ver Fig. 6 abajo. Las 
semillas también se prestan a la creación de formas no delineadas –las formas  
delineadas  son el resultado de una experiencia neuro-sensorial, mientras que las formas 
llenas no delineadas permiten que se ponga en actividad la voluntad sensible. Ver Fig.7 
abajo. 
 
 
   

 

Fig. 6 a y b – Un árbol se transforma en un pájaro 

 



 
 

 

Fig. 7 a, b, y c – Transformaciones simples 

 

 

Fig. 7 d y e – Árboles 

 

 f) Ofrecer actividades en las que los niños puedan raspar a sus anchas. Aserrar 
troncos y clavar pedazos de madera  es  una actividad muy popular, pero constituye 
principalmente una experiencia neuro-sensorial. Raspar y frotar palitos y/o marlos de 
choclo contra madera blanda da lugar a un juego creativo que involucra más a la 
voluntad sensible. No es necesario que los niños pequeños hagan algo específico, a 
menos que su imaginación espontáneamente vea algo, como un animal, por ejemplo –es 
natural que lo que vean en la forma cambie y se desarrolle  a medida que trabajan. 
 
 g) También es aconsejable tener piedras y herramientas para trabajarlas en el  
patio de juegos. La piedra caliza y el mármol no son demasiado duros. Una vieja 
hachuela o martillo de pizarrero es una buena herramienta. De nuevo, los niños no 
necesitan una idea preconcebida de lo que están fabricando, ni tampoco instrucciones 
verbales sobre cómo usar la herramienta.  Todo lo que importa es que tengan libertad 
para martillar y picar, que el juego libre de sus extremidades  entre en comunión 
inconsciente con la belleza del material –coleccionarán con avidez las brillantes astillas 
de piedra como tesoros preciosos. En cuanto a precauciones de seguridad, es suficiente 
con que estemos silenciosamente presentes en las cercanías, que les proporcionemos 
antiparras de seguridad y que permitamos trabajar a sólo un niño por vez. 
 
 Las sugerencias arriba expuestas son solamente un punto de partida y un 
estímulo para que los educadores de niños pequeños se abran al potencial de todo tipo 
de materiales que puedan estar a su alcance y ser útiles para satisfacer la necesidad vital 
de los niños de participar en actividades formativas.  La lista de materiales está limitada 
sólo por nuestra apertura a las posibilidades, sin embargo, no se trata de que cada jardín 
de infantes tenga a disposición todos los materiales posibles. Estos pocos ejemplos 
tienen la intención de poner en foco consideraciones sobre el desarrollo de los niños que 
pueden influenciar nuestra selección de actividades y la manera de presentárselas a los 
niños. 



42 
 

 Es importante destacar que todos los ejemplos anteriores son para el juego libre. 
No me he referido en absoluto al modelado en cera o a la pintura como actividades 
formales enseñadas por el maestro. En general todos sabemos que no estamos 
enseñando pintura o modelado en cera sino simplemente creando oportunidades para 
que los niños ingresen  a estos ámbitos de la experiencia. Sin embargo, podemos 
adquirir una idea más completa de la distinción entre guiar y enseñar, si nos vemos a 
nosotros mismos como trabajadores creativos dentro del jardín de infantes en lugar de 
como maestros.  
 
2. Para apreciar un segundo modo de promover lo artístico en el jardín de infantes, es 
necesario examinar una presunción común de la cultura predominante, a saber, que sólo 
unos pocos bien dotados son artísticos y creativos con sus manos. La cultura de la 
antroposofía nos propone otra cosa: que ser artístico no es simplemente una profesión o 
una vocación sino un modo de ser humano. En todos nosotros hay un artista que es parte 
integral de nuestra humanidad. La cultura y la educación prevalentes se fundan en la 
idea de que en cada ser humano hay un científico en potencia que debe ser desarrollado 
en beneficio tanto del individuo como de la sociedad. Muchos de nosotros quizás no nos 
veamos como científicos en el sentido profesional –quizás no seamos particularmente 
buenos en ciencia – no obstante, nuestra educación y la mayoría de los empleos apelan  
al científico o al burócrata que llevamos dentro. De la misma manera, tal vez no nos 
consideremos artistas –quizás no seamos particularmente artísticos– sin embargo, la 
educación puede desarrollar al artista en potencia que llevamos dentro. Por cierto, este 
artista que llevamos dentro es nuestra otra mitad, el complemento del científico que 
llevamos dentro. Nuestra propia integridad como seres humanos depende de que 
cultivemos el modo de percibir, pensar y actuar tanto del científico como del artista, que 
son aspectos complementarios de nuestra naturaleza humana. La integridad de nuestros 
niños depende de nuestra capacidad como padres y maestros de ser modelos vivientes 
del empeño por desarrollar y armonizar  al artista y al científico dentro de nosotros.  
 Desde esta perspectiva  podemos apreciar el gran regalo que le hacemos a 
nuestros niños cuando como maestros y como padres trabajamos creativamente con 
nuestras manos de manera habitual. Hay un clima sagrado que rodea a toda auténtica 
actividad artística, aunque ésta no necesita ser algo extraordinario. Para decirlo de otra 
manera, la actividad artística es lo extraordinario en la ordinaria vida de todos los días.  
 Si aspiramos a promover el potencial artístico de cada niño y, en particular, su 
voluntad sensible, entonces es esencial que esa voluntad sensible cobre cuerpo en 
nosotros mismos. Con ese fin, es importante que nosotros también, al igual que los 
niños, tengamos siempre a mano diversos materiales y  herramientas para poder 
entregarnos al trabajo creativo según lo que el espíritu nos dicte. A los adultos se nos 
presentan dos obstáculos principales para sortear.  Si tenemos poca experiencia en 
cuanto al trabajo manual creativo o poca inclinación natural hacia el mismo, es 
comprensible que podamos sentir  timidez, o incluso inquietud, de comenzar a hacer 
este tipo de trabajo delante de los niños o de otros adultos. En ese caso, habrá de 
motivarnos nuestro amor por los niños y nuestra disposición a hacer lo que sea 
necesario para ayudar a sus necesidades evolutivas. Si ellos necesitan que creemos con 
nuestras manos,  entonces seguramente podemos encontrar la manera de comenzar a 
hacerlo modestamente. Si tan sólo comenzamos, nuestra habilidad y amor por el trabajo 
creativo habrá de crecer con el tiempo. 
 Ya sea que nos sintamos cómodos trabajando creativamente con las manos o  no, 
se nos puede presentar un segundo obstáculo  al realizar el necesario cambio interior 
entre la condición de maestro y la condición de artesano. Para entregarnos interiormente 



43 
 

a algún trabajo creativo debemos poder salirnos del rol de maestros, en el que estamos 
principal o exclusivamente atentos a la seguridad de los niños y a otras consideraciones 
prácticas. Desde luego, no podemos abandonar estas responsabilidades por un 
“devaneo” creativo personal. No obstante, es posible mantenerse alerta  a inminentes 
desastres sin salirnos de la absorción en nuestro trabajo creativo salvo cuando alguna 
necesidad lo demande. Si hay dos adultos presentes, uno puede conservar el rol de 
maestro de modo que el otro pueda dedicarse con más libertad a la actividad creativa 
durante más tiempo. 
 Pero el mayor obstáculo es nuestra propia inercia, que se alegra de encontrar 
cualquier cosa que nos exima de involucrar nuestra voluntad creativa –como, por 
ejemplo, la necesidad de ocuparnos de los niños. El cambio interior desde la condición 
de maestro a la condición de artesano también se puede expresar como el cambio desde 
el ámbito de nuestra voluntad neuro-sensorial al de nuestra voluntad sensible. El 
ingresar al estado de conciencia propio de la voluntad sensible y mantenerse en él no es 
un desafío nimio en nuestra actual existencia neuro-sensorial, con los teléfonos, faxes, 
emails y autos que dominan nuestras vidas cada vez más. Tenemos mucho por lo que 
dar gracias en el mundo de hoy, pero la forma de vida que ha creado está fuera de 
equilibrio. Un mundo de comodidades tecnológicas ilimitadas no satisface nuestra 
propia necesidad, ni la de los niños, de convertirnos en seres humanos completos. Que 
los niños puedan entrever la actividad de nuestro espíritu creativo en el campo de la 
materia, por más imperfecta que ella sea, es tan importante para su salud futura y su 
potencial como la experiencia elemental de la Madre Naturaleza mencionada al 
principio.  
 
3. También podemos ofrecer, en el jardín de infantes,  obras de arte y artesanías 
originales. Las reproducciones de famosas pinturas, como la Madonna Sixtina de 
Rafael, sirven a un propósito; las pinturas y esculturas originales, sirven a otro. Una 
obra original creada por un maestro, un padre o un artista, aunque no sea una gran obra 
de arte, es una materialización tangible del espíritu creativo como no lo es una 
reproducción o una copia. Idealmente, todo jardín de infantes debería tener una pintura, 
una escultura o un mural  original, creación de algún maestro o artista local. Si la 
creación se puede hacer in situ, los niños tendrán no sólo el regalo de una obra original 
terminada sino que también habrán de absorber el espíritu viviente del proceso creativo. 
El utilizar tazas y platos, floreros, marcos de cuadros y otros objetos prácticos de uso 
diario que han sido fabricados a mano infunde un sentido profundo de que el espíritu 
creativo tiene su lugar en todos los ámbitos de la vida humana. 
 
4. Hay una cuarta área de actividad artística que puede complementar  al trabajo 
habitual del maestro en este campo. Los artistas y artesanos locales son un recurso que 
habría que aprovechar más. Con frecuencia hay padres o amigos de amigos que 
esculpen  piedra, tallan madera, o son herreros, tejedores o artesanos de otro tipo,  a 
quienes se podría invitar a trabajar algunas horas en el predio de la escuela una o dos 
veces por semana durante algunas semanas. Aún más deseable sería contar con un 
artista o artesano estable, de manera permanente o al menos durante todo un año 
escolar. 
 Desde luego, se requiere verdadera visión y comprensión para apreciar que tal 
actividad creativa de un adulto en el entorno de los niños a esa edad tan impresionable 
justifica con creces el reducido gasto que demanda en términos de recursos físicos y 
financieros. Se trata simplemente de los valores que tengamos y de las prioridades que 
ellos determinen. Si uno de nuestros principales valores educativos es desarrollar seres 



44 
 

humanos completos, entonces debemos asegurarnos de que nuestros niños interactúen 
diariamente con individuos que ejemplifiquen la voluntad sensible.  
 

 

PRIMERO A QUINTO GRADO 

Modelado de formas 

 La primera clase que da un maestro de grado Waldorf el primer día en el Primer 
Grado es tradicionalmente el dibujo de la línea recta y de la línea curva. Con este 
comienzo sencillo pero profundo, el maestro y los niños se embarcan en su odisea 
conjunta de ocho años. Esta introducción al lenguaje de la línea establece el tono de la 
percepción y la experiencia artística que subyace detrás de todas las materias en la 
escuela primaria. Es también el inicio de los años del Dibujo de Formas, de gran 
importancia en el currículo Waldorf.   
 Hay mucho que descubrir en las líneas rectas y curvas, entre ello, que lo recto y 
lo curvo son tan fundamentales en el mundo que habitamos como lo son el rojo, el 
amarillo y el azul. Pero la rectitud y la curvatura no se manifiestan sólo como líneas. 
Por donde miremos, advertimos formas naturales y formas hechas por el hombre que 
consisten en superficies planas y curvas, convexas y cóncavas. La forma es tan primaria 
como el color; las superficies planas y curvas son tan fundamentales como las líneas 
rectas y curvas. En vista de ello, cabría preguntarnos por qué no les presentamos a 
nuestros niños el mundo de las superficies planas y curvas junto con la introducción al 
mundo de las líneas rectas y curvas. El Modelado de Formas debería ser parte integral 
del currículo de la escuela primaria tanto como lo es el Dibujo de Formas. 
 Para que esto ocurra los maestros de grado deben tomar conciencia de la 
importancia vital de involucrar a los niños en el mundo táctil de las superficies 
onduladas tanto como en el de líneas onduladas. Si nos sumamos a este punto de vista 
con claridad y profundidad,  habremos de descubrir una disciplina enteramente nueva. 
Todo lo que Steiner nos legó en cuanto a Dibujo de Formas puede servirnos de base 
para construir los elementos de un currículo de Modelado de Formas para todos los 
grados. Las sugerencias que aparecen a continuación constituyen sólo un comienzo, y 
han sido tomadas del trabajo realizado por algunos artistas y educadores Waldorf  en los 
últimos años. Las ofrecemos en la esperanza de inspirar a todos los maestros de 
primaria a adoptar y a desarrollar esta importante disciplina. 
 
 
Dibujo con semillas 
 
 Un posible comienzo es trabajar con un material que esté entre las dos 
dimensiones del dibujo y las tres dimensiones del modelado. En la sección sobre el 
jardín de infantes, vimos la posibilidad del juego libre con granos tales como semillas 
de girasol, arroz, maíz y otros. Tales materiales se prestan también para dibujar 
cualquiera de los tipos de línea que normalmente se dibujan con papel y crayón. Por 
ejemplo, cada niño puede hacer una línea recta, comenzando con sólo dos semillas 
colocadas en extremos opuestos de su pupitre. Luego puede agregar una tercera semilla 
en el medio de las dos primeras, y luego dos más, etc. Esto introduce posibilidades que 
no existen en el dibujo. La línea se va encarnando gradualmente desde una realidad no 
física a una realidad física –lo ideal es que los granos no se toquen, para que la línea sea 



45 
 

visible sin ser físicamente sólida. Inevitablemente, la línea recta de los alumnos se hará 
un poco curva, ondulada o tambaleante. Lo bueno es que se puede mover un grano u 
otro para hacerla más recta. Luego podemos hacer una segunda línea que sea curva, o 
también podemos transformar la línea recta original en una línea curva intencional. Una 
vez que se haya probado con estos ejemplos básicos, tanto el maestro como los alumnos 
se verán impulsados a probar innumerables otras posibilidades que habrán de 
ocurrírseles. Ver Fig. 8 abajo. 
 
 
 
 

 

Fig. 8 a-h – Dibujo con semillas 

  

 

 Otro potencial maravilloso del dibujo con semillas es que se adapta fácilmente 
de actividad individual a grupal. Todo el grado podría hacer un dibujo con semillas 
sobre el suelo o sobre un par de placas de madera apoyadas sobre los bancos. 
Comiencen haciendo que cada niño coloque una semilla para hacer una línea recta entre 
todos –un logro para nada menor. Luego pasar a la línea ondulada. Agregar más 
semillas para que la línea ondulada sea más visible y retocarla para que sea lo más 
fluida y armoniosa posible. Gradualmente, transformar la línea en una forma 
serpenteante libre y dinámica. A partir de una actividad inicial como esta, se pueden 
crear muchas otras formas en grupo. Ver Fig. 9 a-f,  a continuación. 



 
 

 

Fig. 9 a-e – Construyendo una forma serpenteante 

 

 

 

Fig. 9 f – Forma serpenteante dinámica 

 

Modelado en arena 

 El dibujo con semillas es simplemente eso, un dibujo. Es tridimensional sólo en 
el sentido de que las semillas tienen volumen, pero las formas que hacemos son 
esencialmente de dos dimensiones. Para entrar al mundo de las tres dimensiones, son 
mejores otros materiales. La arena húmeda ofrece esa posibilidad. Se pueden utilizar 
una playa arenosa o un arenero al aire libre, si se cuenta con ellos. Si no, se pueden 
comprar recipientes de plástico con tapa o fabricar cajas de madera –de 41cm x 61cm y 
unos 10/15cm de profundidad resultan adecuadas. Los recipientes de plástico con tapa 
son muy prácticos para guardar unos encima de otros, pero se pueden rajar y romper con 



47 
 

el uso. Las cajas de madera deben ser barnizadas; de lo contrario, se deformarán y 
pudrirán por la humedad de la arena. El peso de estos areneros portátiles y el inevitable 
derrame de arena sobre el suelo, son factores que quizás nos inhiban, pero la convicción 
de que el modelado en arena es esencial puede ser un estímulo para no dejarnos 
amedrentar por tales inconvenientes.  
 Hay que preparar la arena agregándole la cantidad justa de agua, ni demasiada ni 
muy poca. Luego se les puede mostrar a los niños cómo mezclarla y tamizarla con 
amoroso cuidado para asegurarse de que tenga la consistencia adecuada en todas partes. 
Luego de este comienzo, el maestro demuestra cómo redistribuir la arena lentamente y 
obtener una superficie plana con una suave presión. Traten de lograr un movimiento 
armónico para que los niños lo imiten –nada de golpetear. Mientras se va creando esta 
superficie plana, creen una imagen simple pero vívida de una gran expansión de agua o 
de un desierto llano para ayudar a que los niños puedan experimentar una sensación de 
lo plano no restringida por los límites físicos del arenero. No se apresuren; anímense a 
prolongar la estadía en este mundo de llanura tanto como consideren que los niños 
pueden. Nuestro objetivo es hacer que cada niño tenga la experiencia de sentir lo plano 
durante un periodo prolongado. Ver Fig. 10. 
 
 
 

 

Fig. 10 – Del caos informe al calmo llano 

  

 

 Esta experiencia sensible de lo plano puede ser realzada si transformamos lo 
plano en un suave montículo o una superficie curva, convexa. Lo hacemos de una 
manera que nos haga notar cómo se va curvando suavemente toda la superficie, de 
modo que permanezcamos –nosotros y los niños– dentro del proceso transformativo en 
lugar de saltar a un resultado terminado. Si es posible, revertir el proceso y volver a una 
superficie plana y después otra vez crear la superficie curva, y volver nuevamente a lo 
plano, para que se intensifiquen las sensaciones contrastantes de lo plano y lo 
protuberante. Habiendo ya creado una superficie convexa, se vuelve al plano y se 
procede a crear una superficie ahuecada, suavemente cóncava. Se vuelve a repetir 
entonces la alternancia entre superficies, esta vez,  plana y cóncava, e incluso se pasa de 
lo cóncavo a lo convexo, para que los niños aprendan a vivir en estas tres diferentes 
superficies de lo convexo/lo plano/lo cóncavo, y sus correspondientes sensaciones de 
vida expansiva/quietud y calma/apertura y receptividad. Ver Fig. 11 abajo. 
 



 
 

 

Fig. 11 – Convexo/Cóncavo 

 

 No es posible extendernos aquí sobre este simple comienzo, pero a quienes se 
les despierte el entusiasmo se les habrán de ocurrir otras posibilidades. Por ejemplo, es 
natural dibujar una línea con el dedo sobre una superficie plana de arena húmeda. 
También se puede comenzar con una simple línea ondulada y transformarla 
gradualmente en una superficie ondulada sustituyendo el dedo por la palma de la mano. 
De esta manera, cualquier forma que se haga en dibujo de formas puede ser adaptada al 
modelado en arena. Ver Fig. 12 a continuación. 
 
 

 

Fig. 12 a-d 

 

Modelado de formas en arcilla 

 El modelado en arcilla no se utiliza en las escuelas Waldorf tanto como se 
podría. A algunos docentes la arcilla les resulta demasiado fría y el trabajo con ella 
demasiado sucio. Este obstáculo se combina con el así llamado “principio” pedagógico 
de que la arcilla es inapropiada antes del tercero o cuarto grado.  Típicamente el 
modelado en arcilla se usa en la escuela primaria para complementar algún tema de la 
clase principal –un cuento, hombre y animal, arquitectura, etc. Vamos a referirnos a este 



49 
 

aspecto del modelado en arcilla más adelante, pero primero hemos de considerar otro 
potencial no desarrollado de la arcilla. 
 La arcilla puede complementar el uso de la arena como medio para el modelado 
de formas a partir del primer grado. La arena se presta para formar superficies más 
grandes y más fácilmente alterables que la arcilla; la arcilla, en cambio, permite detalles 
más finos y mayor complejidad que la arena. Por ejemplo, los niños pueden fabricar una 
plancha de arcilla de entre 2,5cm y 5cm de espesor, con la superficie lo más plana 
posible. Sobre esta plancha plana, pueden dibujar líneas onduladas y en zigzag, y 
también otras formas más complejas. La arcilla ofrece más resistencia que la arena, pero 
se presta a una mayor precisión y detalle. Ver Fig. 13 a-d. 
 
 
 
 

 

Fig. 13 a-d 

 

 

 La arcilla también se puede usar como en el dibujo con semillas, tomando 
trocitos para crear líneas rectas, curvas y de otro tipo. Al igual que con las semillas, con 
la arcilla se puede variar el ancho de la línea. Una línea que fluctúa de lo ancho a lo 
angosto es más dinámica que una de ancho parejo. La arcilla es especialmente apropiada 
para convertir las formas de dos dimensiones en formas tridimensionales –habiendo 
variado el ancho, resulta natural con la arcilla variar la altura, de modo que fluctúe de lo 
alto a lo bajo. Las preguntas sobre cuándo y cómo introducir esto según las etapas 
evolutivas de los niños deben ser investigadas como parte de la elaboración de un 
currículo de Modelado de Formas. Ver Fig. 14 a-g a continuación. 
 
 

 



 
 

 

 

 

 

 

Fig. 14 a-c 

 

 

 

 

 



 
 

 

Fig. 14 d-g 

 

Modelado de formas humanas y animales 

 Un punto importante que los maestros deben tener en cuenta al hacer modelado 
en arcilla o en cualquier otro material es la diferencia entre dos maneras distintas de 
modelar la forma humana, animal e incluso arquitectónica: la manera  neuro-sensorial y 
la manera de la voluntad sensible. Tomemos como ejemplo la construcción en arcilla de 
una pirámide o de un templo griego. Por supuesto, históricamente es correcto construir 
tales estructuras piedra sobre piedra, pero también hay razones para construirlas a partir 
de una masa única de arcilla, empujando y moviendo la arcilla hasta llegar 
gradualmente a la forma deseada. El motivo pedagógico para emplear con los niños una 
forma o la otra es la elección entre ejercitar su voluntad pensante o su voluntad sensible. 



52 
 

 Si esta diferencia es clara con respecto a la construcción de edificios en arcilla, 
tanto más evidente debiera ser para al modelado de formas humanas y animales. No hay 
razón, en este caso, para esculpir formas vivientes de a partes cuando la misma Madre 
Naturaleza las construye orgánicamente, de modo que cada elemento surge del todo y es 
parte integral de él. Es importante conocer el motivo más profundo para trabajar a partir 
del todo; de lo contrario, trabajar a partir del todo se convierte en un cliché, en una 
fórmula. Trabajamos a partir del todo para crear desde el gesto. ¿Y cuál es la razón para 
trabajar desde el gesto? Aunque estemos esculpiendo en un medio físico como la arcilla, 
al trabajar desde el gesto, estamos haciendo formas humanas y animales que no son 
meramente físicas sino también etéricas. Cambiamos el objetivo de ser realistas por el 
de crear gestos en las formas, que son pesados o livianos, contraídos o expansivos, 
serenos o activos. Ver Fig. 15 abajo. Al hacerlo, cobramos conciencia de percepciones 
sensibles más sutiles que pertenecen a las fuerzas de nuestro cuerpo etérico y del mundo 
etérico. Cuando trabajamos orgánicamente, infundiendo a cada parte el gesto general 
del todo, estamos ejercitando nuestra voluntad sensible. En la voluntad sensible o 
ejercicio de cabeza/corazón/mano, nuestro cuerpo etérico media entre el astral y el 
físico. Cuando trabajamos mecánicamente desde ideas preconcebidas y/o desde la 
simpatía o antipatía personal, estamos actuando en nuestro lado neuro-sensorial. En la 
voluntad neuro-sensorial, pensante, o ejercicio de cabeza/mano, nuestro cuerpo astral 
encarna los impulsos del pensar y el sentir directamente en lo físico sin la mediación de 
las fuerzas etéricas. Ahí reside la importancia más profunda de ejercitar la voluntad 
sensible por sobre la voluntad neuro-sensorial. Es nada menos que la diferencia entre 
desarrollar la percepción y la capacidad de trabajar creativamente dentro del espíritu 
vivo de lo etérico. En el ejercicio neuro-sensorial, los arquetipos vivos del mundo astral 
se vuelven cáscaras espirituales de pensamiento abstracto cuando son materializados sin 
la mediación del gesto etérico. 
 
 

 

Fig. 15 – La forma humana como gesto vivo 

 

 Esta perspectiva más profunda de la importancia evolutiva del modelado en arcilla y de 
la manera en que lo abordamos puede introducir claridad en algo que de otro modo es fuente 
de confusión: ¿qué queremos decir cuando hablamos de trabajar desde el todo a la parte? En 
principio, puede parecer algo simple si es que solamente nos estamos refiriendo a modelar un 
ser humano a partir de un único trozo de arcilla o de cera, en lugar de hacer la cabeza y las 
extremidades por separado para luego unirlas. Pero, por muy simple que sea, el principio se 
convierte en dogma inamovible si lo empleamos porque “esa es la manera en que se hace en 
las escuelas Waldorf”. Podemos evitar el dogmatismo artístico si sabemos por qué hacemos las 
cosas de una manera en lugar de otra. Nuestra posición será dogmática si pensamos que 



53 
 

debemos siempre trabajar a partir de un único bloque de arcilla –u otro material, como 
madera o piedra –y jamás modelar utilizando pedazos que agregados vayan formando 
gradualmente el todo. Para comprender las sutiles complejidades de la relación entre la 
parte y el todo, debemos tener un sentido vívido de la diferencia entre un proceso 
creativo permeado por fuerzas etéricas y un proceso creativo permeado por fuerzas 
astrales, y de cómo dicha diferencia subyace tras la distinción que hemos hecho aquí 
entre voluntad sensible y voluntad neuro-sensorial.  
 Ya hemos visto, en el ejemplo de la fabricación de una cuchara, que podemos 
tallar un único bloque de madera de un modo astral, neuro-sensorial, o de un modo 
etérico, con voluntad sensible. De la misma manera, es posible construir agregando 
trozos separados para llegar a un todo, por ejemplo en arcilla, tanto de un modo neuro-
sensorial como ejercitando la voluntad sensible. Fabricar una forma humana agregando 
brazos, piernas y cabeza a un torso es un proceso neuro-sensorial, mientras que hacer 
surgir las extremidades modelando un único trozo de arcilla es un proceso de voluntad 
sensible. Ver Fig. 16 abajo. Sin embargo, también es posible construir agregando 
pedazos de arcilla que gradualmente vayan formando el todo mediante un proceso de  
 

 

 

Fig. 16 – Dos maneras de crear una forma humana: 
con voluntad sensible en las tres formas de arriba, y 
con voluntad neuro-sensorial en la forma de abajo 

 

voluntad sensible. Ver Fig. 17 abajo. En realidad, esto es lo que hacemos cuando 
dibujamos con sombreado. Cada trazo contribuye a la construcción de un todo que va 
emergiendo gradualmente. Ver Fig. 18. De modo similar, podemos fabricar piezas con 
trocitos de arcilla para hacer formas tridimensionales a la manera de la voluntad 
sensible, como en la Fig. 15 más arriba. 
 



 
 

                              
                     Fig. 17 a                                 Fig. 17 b                                 Fig. 17 c 
Fig. 17 a-c – Forma humana construida, pedazo a pedazo, a partir de la percepción del 
gesto 
 
 
 
 

 
                                              Fig. 18 a                       Fig. 18 b 

Fig. 18 a-b - Dos superficies circulares:  
Arriba, dibujada con trazos y, abajo, delineando y rellenando el contorno 

 
 
 Podemos trabajar a partir de una única pella de arcilla o unir pedazos para 
construir un todo. El factor clave es si estamos trabajando a la manera de la voluntad 
pensante o la de la voluntad sensible. En la Fig. 19-a, abajo, vemos un todo esférico que 
es transformado gradualmente hasta adquirir las formas de la cabeza y las extremidades. 
En la Fig. 19-b, una esfera es cortada con una hoja afilada para crear las superficies de 
un tetraedro (pirámide). En ambos casos se parte de un todo, pero en el primero, se 
trabaja con la voluntad sensible mientras que en el segundo se ejercita la voluntad 
pensante. Similarmente, es posible construir un todo a partir de pedazos de arcilla según 
el modo de la voluntad pensante o el de la voluntad sensible. La Fig. 20 muestra dos 
figuras humanas construidas a partir de pedazos. La figura inferior está  hecha uniendo 
partes separadas: brazos, piernas y cabeza. La figura superior está hecha con pequeñas 
bolitas que se agregan y gradualmente van dando forma a la cabeza y a las 
extremidades.  Ya sea que creemos las partes desde el todo o que agreguemos partes 
para formar un todo, en ambos casos lo podemos hacer a partir de un gesto que 
experimentamos con el sentir. Ese sentir un gesto está permeado por la actividad 
formativa del etérico. Este gesto vivo por medio del cual obtenemos una experiencia 
más consciente de las fuerzas etéricas formativas nos revela la significación más 
profunda del ejercicio de la voluntad sensible. 
             



 
 

 
Fig. 19 a – Transformación del todo a la manera orgánica  

de la voluntad sensible 
   
 
 

 
Fig. 19 b - Transformación del todo a la manera mecánica  

de la voluntad pensante 
 
 

Tallado en piedra 

 El tallado en piedra ofrece grandes posibilidades en estos primeros grados. 
Puede darse como curso, por ejemplo tallado de saponita o piedra sapo, en cuyo caso el 
análisis anterior puede ayudarnos a ver cómo encarar el proceso.  Pero aquí lo menciono 
como actividad para el juego libre, por ejemplo en el recreo. Una experiencia reciente  
nos mostró que el tallado en piedra atrae especialmente a los niños de primero a tercer 
grado. Hace dos años  tallé un bloque de mármol de Vermont de casi 2,5m de altura 
como monumento en memoria de Stephen Edelglass, que había sido profesor de física 
en la escuela Waldorf Green Meadow de Spring Valley, estado de Nueva York. Pasé 
seis meses tallándolo en el predio de la escuela. No sólo tuvieron los niños, los maestros 
y los padres oportunidad de observar la evolución de la escultura semana  a semana, 
sino también de participar en el tallado mismo, tanto los chicos como los grandes. Ver a 
los pequeños de primero y segundo grado hacer cola en cada recreo, durante meses,  
para participar en la talla, fue un gran deleite para todos. Tuve varias conversaciones 
con maestros y padres sobre la poderosa atracción del tallado de piedra sobre los niños 
de esa edad. Fue evidente que los niños necesitan y buscan ese tipo de experiencias. A 
medida que nuestra naturaleza neuro-sensorial  va dominando cada vez más nuestro 
modo de vida, nuestros niños buscan toda oportunidad de desplegar la fuerzas 
salutogénicas de su otra naturaleza, la de su voluntad sensible. Estoy convencido de 
que, aun sin la presencia activa de un escultor que talle en piedra, los maestros y/o los 
padres pueden organizar y supervisar actividades de este tipo para el ejercicio de la 
voluntad creativa. ¿Qué les aportaría a los niños poder tallar un bloque de piedra como 
parte de su juego libre? ¿Qué significaría para los niños si, en lugar de ver a su maestro/ 



56 
 

maestra charlando o patrullando el patio de la escuela, lo vieran o la vieran tomar el 
martillo y el cincel y tallar un bloque de piedra todos los días? 
 

 

DEL QUINTO AL OCTAVO GRADO 

Talla en madera 

 Tradicionalmente, para el Quinto o Sexto grado, si no antes, se agrega la talla en 
madera en el currículo de las escuelas Waldorf.  Hoy día no es un logro menor crear y 
sostener un programa de talla en madera. Las fuerzas sociales/económicas de nuestra 
época se vuelven cada día más fuertes, tentando hasta a las escuelas Waldorf a 
cuestionar el uso de recursos limitados para proveer de las herramientas necesarias, del 
espacio y de un maestro calificado.  Una esperanza para contrarrestar esta tendencia es 
que los padres y los maestros se compenetren  del valor que tiene la talla en madera para 
la actualidad. La talla en madera no se ofrece como rechazo a los avances tecnológicos 
de la cultura contemporánea. Cuando se la aborda con la comprensión apropiada, la talla 
en madera les ofrece a los niños oportunidades para desarrollar capacidades que son 
directamente relevantes para los desafíos de la vida contemporánea.  
 Cuando los maestros hablan sobre la talla de madera en la escuela primaria, 
generalmente ponen el foco sobre qué actividades realizar y cuándo. En general se 
acepta que hay una “manera Waldorf” de hacer las cosas en cada materia/disciplina, 
derivada del conocimiento de Rudolf Steiner sobre lo que los niños están 
evolutivamente preparados para hacer en cada grado. Ya sea que se comience con el 
programa de tallado en madera en el sexto, el quinto o incluso el cuarto grado,  existe 
una fuerte tradición en las escuelas Waldorf de comenzar con la fabricación de un 
huevo, seguir más tarde con una cuchara, y luego, en algún punto, con un cuenco.  En el 
transcurso de este programa, se fabrican también otros objetos, tales como marcos de 
cuadros, candeleros  y juguetes movibles. Más allá de la preocupación acerca de qué 
actividades presentar y cuándo, la secuencia de actividades está basada, en realidad, no 
tanto en la edad de los niños como en una progresión natural de habilidades, por un 
lado, y por el otro, en la experiencia artística. 
 Por lo general, es recién en cuarto y quinto grado que la mayoría de los niños 
está lista para cultivar la destreza y la habilidad de limar, recortar y tallar. La mayoría de 
los maestros siente, intuitiva más que racionalmente,  que es acertado comenzar con el 
huevo, seguido de la cuchara y luego el cuenco en el período que va del sexto al octavo 
grado.  La simple redondez convexa del huevo es la madre de todas las formas. La 
cuchara también tiene convexidad en el revés del cuenco, concavidad en el cuenco 
mismo, y también algo de recto en el mango. Por otro lado, el huevo presenta el desafío 
de crear una unidad simétrica indivisa, mientras que la cuchara presenta el desafío de 
crear una unidad entre los dos elementos diferentes de cuenco y mango. En el séptimo u 
octavo grado, los alumnos tallan un cuenco que puede ser grande o pequeño, simétrico o 
asimétrico. El aspecto más sobresaliente de un cuenco es su concavidad ahuecada. Esta 
parte debe ser tallada en primer lugar por una razón técnica: que es más fácil de sujetar 
para tallar cuando la forma exterior todavía es cuadrada. Pero además, la concavidad se 
talla primero y luego se adapta la forma  exterior a esa concavidad interna para enfatizar 
la cualidad interior que esta última posee. Un cuenco ha de tener una función práctica 
pero, al mismo tiempo,  constituye una experiencia artística –la experiencia de explorar 



57 
 

las profundidades de la interioridad, lo que resuena con la creciente interioridad del 
adolescente.   
 Es necesario preocuparse por cuáles objetos hacer y cuándo, pero yo creo que el 
tema más importante es cómo los hacemos. Es importante qué objeto hagamos en 
relación con la etapa evolutiva de los niños, pero es sólo cuando analizamos las 
diferentes maneras en que podemos hacer dichos objetos, que empezamos a comprender 
las razones por las cuales enseñamos tallado en madera en una época en que las 
aptitudes informáticas aparecen como más relevantes. 
 La manera en que se realizan la actividades específicas  se deja generalmente al 
arbitrio de los distintos maestros, quienes deciden según su experiencia  e inclinación 
personal. Esto significa que muchos maestros de talla en madera emplean métodos 
convencionales para trabajar la madera sin tener ninguna conciencia de las implicancias 
evolutivas de dichos métodos en contraste con otros. Para decirlo más simplemente: los 
métodos convencionales del trabajo en madera ejercitan principalmente el lado neuro-
sensorial de la naturaleza humana. Ejercitar y, por ende, desarrollar la naturaleza neuro-
sensorial de los alumnos es una razón perfectamente válida para enseñar el trabajo de la 
madera. Pero no es la única razón. El trabajo en madera y, en particular, la talla en 
madera, ofrecen un camino para desarrollar el potencial de voluntad sensible de los 
alumnos. Los maestros deberían tener, como mínimo, capacidad para trabajar en más de 
una forma y comprensión de sus significados, para poder decidir qué forma es más 
conveniente para los  alumnos basándose en el conocimiento más que en la inclinación 
personal. 
 En este sentido, es conveniente considerar la calificación del maestro. La 
mayoría de las escuelas buscan un maestro, un padre u otra persona de la comunidad 
que trabaje la madera. Lo que se debe tener presente es que la mayoría de los que 
trabajan la madera en la actualidad no se dedican a la talla de madera.  Ya sea que 
encontremos a un verdadero tallador de madera o simplemente a alguien que trabaje la 
madera, es muy posible que lo haga de manera totalmente profesional según los criterios 
corrientes, pero es muy probable que carezca de la comprensión y capacidades artísticas 
y pedagógicas necesarias en un maestro Waldorf de tallado en madera. Esto no significa 
que un maestro Waldorf de tallado en madera deba ser un maestro Waldorf diplomado, 
aunque no cabe duda de que, siendo posible,  tal formación puede ser de gran ayuda. A 
la inversa, no es esencial que un maestro de tallado en madera para los grados inferiores 
sea un profesional del trabajo en madera.  
 Es enteramente posible para un maestro o un padre con poca experiencia en el 
trabajo de la madera adquirir las habilidades necesarias para enseñar tallado de madera 
en los grados inferiores. No es difícil para alguien que no es profesional aprender 
algunas habilidades básicas. En cambio, a veces le puede resultar más difícil a un 
profesional contentarse con enseñar sólo una fracción de todo lo que tiene para ofrecer. 
Con respecto a la capacidad técnica, las dificultades  que enfrenta el no profesional  son 
diferentes de las del profesional. Pero el nivel de capacidad técnica que tenga el maestro 
para enseñar tallado de madera en los grados inferiores es menos importante que la 
comprensión artística y pedagógica que debe cultivar.  
 Vamos a explorar esta dimensión artística/pedagógica del tallado de madera a 
través del análisis de las maneras en que podemos abordar las tres actividades clásicas: 
la fabricación de un huevo, de una cuchara y de un cuenco. En el Capítulo 2 ya 
comenzamos a hacerlo al comparar dos maneras diferentes de fabricar una cuchara. 
Continuaremos con este método de comparar dos formas de hacer un mismo objeto para 
ahondar más en la distinción entre el enfoque de la voluntad pensante y el de la voluntad 
sensible para el tallado de madera. 



 
 

Huevo para zurcir o trompo 

 La convexidad simétrica de un huevo es la forma ideal para una primera 
actividad. Sin embargo, hay un inconveniente tan fundamental que nos obliga a 
considerar otras posibilidades: la tradición de fabricar un huevo está tan arraigada que a 
veces se olvida que la indicación original de Steiner fue la de fabricar un huevo para 
zurcir. Es decir, el huevo no era un artefacto puramente decorativo o escultural. La 
intención era que fuera funcional además de bello. La mayoría de los niños de hoy 
ignoran que hubo un tiempo en que la gente no tiraba las medias cuando se agujereaban. 
Hace sólo una generación o dos era común zurcir las medias utilizando un objeto con 
forma de huevo que se introducía en la media como soporte para realizar el zurcido. 
Como forma, el huevo conserva su valor para una primera actividad de tallado, pero ya 
no es perfecto sin la dimensión funcional. El propósito de Steiner en cuanto al tallado de 
madera en los grados inferiores era que lo estético y lo funcional formaran una unidad. 
 Esto ha llevado a algunos maestros de tallado en madera a buscar otros objetos 
que pudieran ofrecer una experiencia de la forma comparable a la del huevo y tener, al 
mismo tiempo,  un propósito funcional. El tallado de un trompo parece satisfacer ambos 
criterios. Un trompo es claramente funcional y tiene la simetría convexa del huevo. Esta 
actividad incluye también el tallado de un pequeño mango para sostener el trompo y 
hacerlo girar –los huevos para zurcir también tenían mango a menudo. Ya sea que los 
hagan para sí mismos o para sus hermanos o hermanas menores, la mayoría de los niños 
se sienten claramente motivados por el desafío de hacer un trompo que gire bien. La 
motivación para lograr simetría en un huevo para zurcir es principalmente estética, ya 
que el huevo igual cumpliría su función con una simetría no muy perfecta. En el caso 
del trompo, la motivación está directamente relacionada con la función.  El trompo, 
pues, es una combinación perfecta de forma y función. A medida que van refinando sus 
trompos, los niños naturalmente han de tratar de hacerlos girar. No sólo tienen interés 
en hacer girar su propio trompo; también quieren ver cuál puede girar por más tiempo. 
Si su propio trompo se tambalea demasiado y cae antes que los de los demás, querrán 
mejorar la simetría. Con el huevo, el maestro a menudo tiene que insistir y persuadir 
para lograr que los alumnos se apliquen a lograr una simetría razonable. Con el trompo, 
la tarea del maestro es mayormente alentar  y guiar a los alumnos  en su intento de 
lograr la simetría necesaria. 
 Aunque el trompo se puede hacer de manera libre, este enfoque hace difícil 
lograr la simetría. Por ello, funciona mejor un proceso geométrico paso a paso. En 
apariencia, esto parece darle a la actividad el carácter de la voluntad pensante, pero 
veremos que, en realidad, hay mucho lugar para el ejercicio de la voluntad sensible. La 
Fig. 21 muestra el proceso en cuatro pasos. 
 
 
 



 
 

 
Figs. 21 a-d – Cuatro pasos en la fabricación de un trompo de madera 

  

 1) Los trompos vienen en todo tipo de tamaños y proporciones, de modo que se 
puede permitir cierta liberad en el tamaño y proporción del bloque que se ha de cortar. 
Normalmente será cuadrado en ancho y profundidad , y de un poco más de altura para 
dar lugar al mango. Ver Fig. 21 a. El nogal blanco es una madera nativa que resulta 
maravillosa para este propósito, como lo son el  tilo y la caoba. Hay muchas otras 
maderas que dan resultados hermosos pero, para una primera actividad, la madera no 
debe ser demasiado dura para trabajar. El primer paso es crucial y consiste en dibujar 
líneas diagonales de esquina a esquina en las caras superior e inferior para determinar el 
centro arriba y abajo. Estos centros son cruciales para la simetría final; si se los marca 
con un punzón es menos probable que desaparezcan durante el proceso de fabricación. 
 
 2) Algunos maestros hacen que los niños midan las caras laterales  y dibujen 
ocho líneas verticales que den ocho segmentos iguales. Es posible y deseable desde la 
perspectiva del ejercicio de la voluntad sensible abstenerse de trazar líneas y, en su 
lugar,  hacer que los niños limen cada uno de los cuatro bordes verticales del bloque de 
manera que emerjan gradualmente cuatro nuevos lados,  hasta lograr un cilindro de ocho 
lados. Ver Fig. 21 e. 
 

 

 
Fig. 21 e 

 
 
 
 3) Se puede dibujar una línea alrededor de la circunferencia de este cilindro de 
ocho lados a un tercio de la altura desde el tope. Con o sin esta línea, los alumnos 
continúan limando las ocho caras en ese tercio superior, manteniéndolas verticales y 
simétricas a medida que se las va rebajando hacia el punto central superior. Los dos 



60 
 

tercios inferiores se liman hacia el punto central inferior pero formando una curva 
gradual. Ver Fig. 21 f. Sin perder la simetría de las ocho caras, se continúa limando 
primero el segmento superior y luego el inferior hacia los puntos centrales.  En el 
segmento inferior, el proceso continúa hasta que se forma la punta aguda sobre la que 
habrá de girar el trompo. El segmento superior se trabaja gradualmente hasta  formar un 
mango cómodo para sostener y hacer girar el trompo. 
 
 4) Recién en este  punto, los alumnos habrán de redondear con cuidado las ocho 
caras con escofina y lija gruesa. Siempre que la simetría no se haya perdido demasiado, 
el último paso del lijado es muy gratificante, puesto que no se trata sólo de alisar la 
superficie, sino también de afinar la forma para obtener el perfecto equilibrio para girar. 
Aunque algunos de los pasos iniciales involucran a la voluntad pensante, al acercarse al 
final, el proceso necesariamente requiere más y más de la sensibilidad. Cuando se hace 
girar el trompo y hay algún bamboleo, los niños tienen que ver y sentir dónde está 
levemente desparejo. Si  es que existe algún inconveniente en cuanto a hacer un trompo, 
se trata del hecho de que los niños tienen que lograr un alto grado de simetría para que 
el trompo gire correctamente. La experiencia de los maestros que han fabricado trompos 
con sus alumnos sugiere que esto no es un problema –el maestro debe estar atento para 
asegurar que los dos puntos centrales sean marcados correctamente y que no se pierdan 
durante el proceso de fabricación. 
 
 
CUCHARAS 

 En el Capítulo 2 describimos con cierto detalle la fabricación de una cuchara 
según dos maneras  diferentes –ejercitando la voluntad pensante y ejercitando la 
voluntad sensible. Aquí vamos a repasar los pasos básicos de ambos procesos.  
 
 
Cuchara con voluntad pensante 

 1) Cuando comenzamos por dibujar el contorno de una cuchara directamente 
sobre un bloque de madera, o en un papel que luego recortamos para delinear el dibujo 
sobre la madera, estamos procediendo a la manera de la voluntad pensante. Una vez que 
el  dibujo ha sido delineado sobre la madera, es lógico utilizar una sierra para cortar por 
la línea. Un carpintero profesional que esté produciendo cucharas elegiría, lógicamente,  
una sierra de cinta para recortar la silueta de la cuchara. La mayoría de los maestros de 
primaria son conscientes del hecho de que los niños de esa edad no están listos para usar 
una sierra de cinta. Algunos maestros elijen cortar las cucharas ellos mismos con una 
sierra de cinta. Si queremos que los niños mismos aprendan a aserrar, una sierra de arco 
es lo mejor. Ver Fig. 22 abajo. 



 
 

 
Fig. 22 – Proceso de voluntad pensante para hacer una cuchara de madera 

 

 2) Aunque este método convencional enfatiza la voluntad pensante en los 
primeros pasos, necesariamente se vuelve más un proceso de voluntad sensible en los 
últimos pasos. Los niños aprenden a usar una gubia de perfil curvo para ahuecar el 
cuenco de la cuchara. La escofina es normalmente la mejor herramienta para el dorso 
del cuenco, el mango y, más importante aún, el segmento de transición entre el cuenco y 
el mango. 
 
 
Cuchara con voluntad sensible 
 
 1) En este método no es necesario dibujar nada sobre la madera. Si, por algún 
motivo, queremos ayudar a los niños a visualizar una cuchara por medio del dibujo, 
existe una manera de hacerlo ejercitando la voluntad sensible. Usamos tiza, no para 
dibujar un contorno, sino para marcar la madera como si redondeáramos las esquinas 
del bloque. En otras palabras, con la tiza marcamos los lugares en que removeríamos 
madera si estuviésemos limando o tallando. Despacio vamos cubriendo con tiza para 
marcar dónde se angostaría la madera entre el cuenco y el mango. Este es un paso 
importante, ya que determina el tamaño relativo del cuenco y el mango.  Se puede 
continuar de esta manera hasta llegar a la silueta final de la cuchara –la forma de la 
cuchara aparecerá en la madera limpia rodeada por la tiza. También podemos mostrar 
cómo es posible pasarse y hacer un segmento demasiado delgado entre el cuenco y la 
cuchara. Así, el propósito del dibujo no es fijar la forma de la cuchara para poder luego 
recortarla, sino servir como una especie de ensayo del proceso de tallado. Nos permite 
tener una sensación palpable del proceso para llegar gradualmente a una forma, como lo 
hemos de hacer al limar y tallar la madera. Aprendemos a quitar todo lo que no dé 
aspecto de cuchara. Ver Fig. 23 abajo.  



 
 

                                                            
Fig. 23 a– Dibujo de la cuchara a la    Fig. 23 b-d – Dibujo de la cuchara a la 
 manera de la voluntad pensante                              manera de la voluntad sensible 
 
 
 2) Con o sin este dibujo de ensayo, se comienza a tallar de la manera recién 
descripta. Con una escofina,  se  liman las esquinas y todos  los bordes.  La madera se 
habrá de sentir ahora más cómoda en la mano, pero, por supuesto, estará aún demasiado 
gruesa. Habrá que reducir más en la parte del mango, y también comenzar a sugerir la 
forma del cuenco y las entradas del segmento entre el cuenco y el mango. Habrá que 
incitar a los niños a sostener la madera en las manos a cada paso para comprobar cómo 
se la siente –no sólo cómo se la ve. Se debe prestar atención a la vista de perfil tanto 
como a la de frente (la desventaja del método de dibujar y recortar es que sólo se 
considera la vista de frente y no la de perfil). Ver Fig. 24 a continuación. 
 
 

 
Fig. 24 – Proceso de voluntad sensible para hacer una cuchara de madera 

 
 
 3) Ahora se debe tallar el hueco del cuenco. Es importante hacerlo de a poquito, 
comenzando desde el centro y sólo gradualmente avanzando hacia afuera. No conviene 
fijar demasiado pronto el tamaño y la forma final del cuenco, sino ir desarrollándolo en 
armonía con el dorso del cuenco y el mango. En otras palabras, cada parte se desarrolla 
en relación con el todo. 
 
 4) El aspecto más crucial y, a la vez, sutil de una cuchara es el segmento de 
transición entre el cuenco y el mango. El tamaño y la forma del cuenco deben decidirse 
en relación con el uso que se le habrá de dar a la cuchara. El grosor y la forma del 
mango –cuán recto y simétrico  o asimétrico éste sea –tienen que ver con cuán cómodo 
y equilibrado se sienta el mango en la mano. El segmento de transición entre el cuenco 



63 
 

y el mango puede quedar tan delgado que corra peligro de quebrarse. Si la veta de la 
madera corre a lo largo de la cuchara, esto rara vez ocurre. No obstante, incluso si no 
hay peligro de rotura, ese segmento puede verse y sentirse demasiado delgado. Más allá 
del grosor de dicho segmento, está el problema de hacer que las dos partes sean 
armoniosas y que no parezcan desarticuladas. ¿Es que se siente a las dos partes –cuenco 
y mango –unidas físicamente, pero desarticuladas visualmente? ¿O forman ambas un 
todo armonioso?  Ver Fig. 25 abajo. 
 

 
Fig. 25 – Diferentes diseños de cucharas 

 

 Los procesos de limado y tallado satisfacen esa necesidad de ir sintiendo la 
gradual evolución de la forma. Esta es la razón contemporánea para la enseñanza del 
tallado en madera: educar la voluntad sensible. Las razones por las que el desarrollo de 
la voluntad sensible es tan esencial para enfrentar los desafíos de la vida contemporánea 
se exponen en el Capítulo 3.  
 
 
CUENCOS 

Cuenco con voluntad pensante 

 1) Un cuenco también puede fabricarse a la manera de la voluntad pensante si se 
dibuja el    contorno sobre la madera y se comienza a ahuecar el cuenco a partir de la 
línea. Incluso sin esa línea, algunos alumnos tienen tal empeño en establecer  el tamaño 
y la forma que supuestamente quieren lograr,  que comienzan a tallar en el borde 
externo. Lamentablemente, es muy probable que los talladores novatos  no estén 
satisfechos con la forma que logren. Y su decepción habrá de ser aún mayor al darse 
cuenta de que, por haber empezado en el borde externo,  las posibilidades de cambiar de 
forma son escasas. 
 
 2) Aun si estamos más o menos contentos con la forma interior que hemos 
creado, en este método de trabajo es natural sacar casi toda  la madera de adentro lo más 
rápido posible –lo  que implica que se talla con movimientos  extendidos que 
desgarran y astillan la madera. Después se la puede alisar de modo que no afecte el 
aspecto final del cuenco. Pero, aparte del riesgo de producir daños, la principal 
observación con respecto a este método es que no cultiva la sensación de la forma. El 



64 
 

proceso de sacar madera se torna puramente cuantitativo, aislado de la sensación 
cualitativa en lugar de unido a ella.  
 
 3)  Al igual que con la cuchara, un cuenco desparejo necesita ser refinado. Tarde 
o temprano el alumno debe encontrar la necesaria sensación de forma y la 
correspondiente habilidad para darle terminación a la forma de adentro. Lo mismo vale 
para el tallado de la parte externa del cuenco, para lograr que el interior y el exterior 
tengan una relación armónica. Al final, es necesario ejercitar la voluntad sensible para 
crear un cuenco acabado y hermoso. Trabajar a la manera de la voluntad pensante nos 
permite obtener resultados más rápido en las primeras etapas, pero también posterga y 
limita lo que podemos hacer desde nuestra voluntad sensible en las últimas etapas 
 
 
Cuenco con voluntad sensible 

 1) Se puede tallar un cuenco a la manera de la voluntad sensible de principio a 
fin. Aquí tampoco es necesario dibujar, pero si se estima conveniente ensayar un poco el 
proceso, se puede proceder con la tiza de la misma manera que para la cuchara. En lugar 
de dibujar el borde externo del cuenco,  se dibuja con tiza una pequeña área circular en 
el centro mismo del bloque. Lentamente se va agrandando esta superficie redonda. 
Después de agrandarla un poquito, se sugiere ir cambiando la forma, pasando del 
círculo al óvalo, luego a la forma de riñón y otras formas. La idea es experimentar, 
utilizando la superficie de tiza para explorar una variedad de posibilidades a medida que 
el dibujo se va agrandando hasta el mayor tamaño que le permita el bloque.  Se puede 
proceder de la misma manera empezando desde la periferia del bloque, como si se 
estuviera redondeando las esquinas y luego gradualmente encontrando una forma 
exterior que vaya bien con la forma de adentro. La forma exterior puede replicar la 
forma interior, en cuyo caso lo importante es decidir cuán grueso o fino hemos de hacer 
el labio del cuenco.  O si no, podemos tratar de encontrar una forma exterior que sea 
diferente de la interior, lo que implica que el grosor del cuenco y el grosor del labio han 
de ser diferentes. Cuando está bien hecho, esto crea una cualidad muy dinámica; si no 
está bien logrado, se verá feo y burdo. Ver Fig. 26 a continuación. 
 
 
 

 
Fig. 26 a-f – Dibujo de un cuenco a la manera de la voluntad sensible 

 
 



65 
 

 2) Nuevamente, con o sin dibujo, el proceso de tallado se realiza de la manera 
arriba indicada. En un proceso guiado por la voluntad sensible, es esencial la capacidad 
del alumno de realizar cortes limpios, desde el primero al último. Yo le dedico 
considerable tiempo y esfuerzo a demostrarles a los alumnos tres factores que 
determinan si el corte ha de ser limpio o, por el contrario, desgarrado o astillado. Les 
aclaro que uno de esos tres factores es responsabilidad mía, mientras que los otros dos 
son responsabilidad de ellos. Les demuestro cómo se afilan las gubias, pero, salvo el 
pulido, no es mi intención que aprendan a afilar sus herramientas. Que las gubias estén 
afiladas es el factor esencial para obtener cortes limpios que considero mi 
responsabilidad. Ver el Apéndice. 
 Pero, incluso con una herramienta afilada, es posible desgarrar y astillar la 
madera de dos maneras diferentes. Si hacemos un corte demasiado profundo, 
permitiendo que las dos puntas de la gubia se hundan bajo la superficie de la madera, se 
producirá algún tipo de desgarro. Ver Fig. 27. 
 
 
 

                          
 Fig. 27 a – Corte limpio                                        Fig. 27 b – Corte que desgarra o astilla 
 
 
 
Esto no es tan grave en las primeras etapas, pero sí al final. Por ello, me propongo que 
los alumnos aprendan  a evitarlo desde el principio para que ya lo tengan bien 
internalizado al llegar a la etapa final. El astillado más serio se produce al tallar 
siguiendo la veta, o más precisamente, introduciéndose en la veta de la madera. Hay 
diferentes opiniones en cuanto a tallar siguiendo la veta o transversalmente a la veta. 
Cada una de estas formas resulta útil en diferentes momentos. El propósito de lograr 
cortes limpios es lo que en última instancia habrá de indicarnos cuándo tallar siguiendo 
la veta o transversalmente. Al tallar transversalmente a la veta, especialmente si la 
superficie que estamos tallando es plana o suavemente convexa, habremos de producir 
siempre cortes limpios si trabajamos con una gubia afilada y no dejamos que sus bordes 
se hundan debajo de la superficie. Los cortes serán aún más limpios, casi pulidos, si 
tallamos siguiendo la veta, siempre que lo hagamos con una leve inclinación hacia abajo 
–es decir, cortando a través del extremo de la veta. Cuando el corte se hace siguiendo la 
veta pero con una leve inclinación hacia arriba introduciéndose en el extremo de la veta, 
la gubia se enterrará y empezará a partir la madera. Ver Fig. 28. 
 
 



 
 

                             
 Fig. 28 a – Talla siguiendo la veta:                            Fig. 28 b – Talla siguiendo la veta: 
 hacia abajo y a través del extremo                             hacia arriba e introduciéndose en la 
 de la veta, produce un corte pulido                            veta, astilla la madera 
 
 
 3) Pongo tanto énfasis en los factores que producen cortes limpios porque en el 
tallado de un cuenco que ejercite la voluntad sensible, ya el primer corte debe ser un 
corte limpio. En el centro mismo del bloque de madera, sacamos con la gubia un 
pequeño bocado con un corte limpio. Ver Fig. 29 abajo. El borde de dicho corte ha de 
ser redondo o levemente ovalado y su superficie ha de ser más o menos simétrica. A 
este primer corte  yo lo llamo “cuenco-semilla” porque en todos los aspectos parece un 
cuenco, sólo que muy pequeño. Lo llamo “cuenco-semilla” porque a partir de este 
primer corte con aspecto de cuenco, es posible hacer un segundo corte y un tercer corte 
de tal manera que el aspecto de cuenco no se pierde, sino que sólo se hace más grande y 
eventualmente puede cambiar de forma. Aunque estamos eliminando madera, sentimos 
de todos modos que el cuenco va creciendo, en el sentido de que su forma se 
desenvuelve orgánicamente.  Ver Fig. 30. 
 
 
 

 
Fig. 29 – El primer corte limpio es un “cuenco-semilla” 

 
 
 

 
Fig. 30 – La forma de cuenco crece orgánicamente  

a partir del cuenco-semilla 



67 
 

 4) Este desarrollo orgánico del tamaño y la forma del cuenco es la clave de un 
proceso que involucra a la voluntad sensible. Puede ser que algunas personas no 
produzcan un corte limpio ni la primera  ni  la segunda ni la centésima vez.  Practicar 
hacer cortes limpios es simplemente el aspecto exterior de cultivar un proceso interior 
diferente basado en la capacidad de sentir la cualidad de la forma. No voy a explicar 
todos los pasos y aspectos restantes de la talla de un cuenco. Si comenzamos bien, 
ejercitando nuestra voluntad sensible desde el primer corte, todo lo demás  se ha de 
desenvolver por medio de la percepción sensible. Fig. 31. 
 
 
 

 
Fig. 31 – Variaciones sobre un cuenco 

 
 
 
 

Juguetes movibles 
 
 Esto se hace generalmente en el séptimo grado, como lo sugiriera Steiner, en 
relación con la época de mecánica  que corresponde a este grado. Solo quiero aquí 
llamar la atención sobre la posibilidad de fabricar un juguete movible a la manera de la 
voluntad pensante en contraste con la manera de la voluntad sensible. Con frecuencia 
estos juguetes se hacen con madera contrachapada de un cuarto de pulgada de espesor. 
Con este tipo de madera parece natural dibujar la forma  humana o animal que se desee 
sobre la superficie de la placa –ya sea dibujándola primero en papel  o no. Luego se la 
recorta con una sierra de arco, se la lija, se la pinta y se ensambla. Este tipo de proceso 
ejercita la voluntad pensante de los alumnos. Esto podría armonizar perfectamente con 
el énfasis sobre la mecánica. Sin embargo, también podría ser deseable aprovechar esta 
actividad para reunir los dos aspectos de nuestra constitución –el científico y el artista. 
Cuando se trata del funcionamiento mecánico del juguete, se debe ayudar a los alumnos 
a ejercitar su voluntad pensante. Pero cuando se trata de formar las figuras humanas y/o 
animales, es posible hacerlo a la manera de la voluntad sensible. En realidad, constituye 
un desafío interesante poner en acción la voluntad sensible lo más que se pueda en esta 
actividad, dado que hay en ella un predominio  de la voluntad pensante  incluso hasta en 



68 
 

la fragmentación del cuerpo en varias partes movibles. Para involucrar a la voluntad 
sensible podemos, por ejemplo, tratar de tallar extremidades separadas utilizando 
madera sólida –en listones o cilíndrica, de quizás ¾ de pulgada –en  lugar de madera 
contrachapada. El desafío es modelar las partes individuales de tal modo que al ser 
ensambladas formen un todo vivo.  
 

 

ESCUELA SECUNDARIA 

 En la etapa de la escuela secundaria, la creciente madurez física y mental de los 
alumnos abre ilimitadas posibilidades para las actividades artísticas y artesanales. 
Ciertos materiales y actividades parecen ser más apropiados para determinados años, 
pero, como hemos visto, la pertinencia evolutiva no es la única cuestión a considerar.  
 En la escuela secundaria la cuestión de quién trabaja con los alumnos es mucho 
más importante que qué artes y manualidades se ofrezcan. En la escuela primaria, todas 
las materias, incluyendo las artes y las manualidades, se toman en su dimensión humana 
total más que como disciplinas de especialización. En la escuela secundaria, se necesita 
lo opuesto: cada profesor debe ser ante los alumnos un maestro en su campo. Por ello, 
para la escuela secundaria necesitamos  artistas y artesanos que no sean simplemente 
competentes sino que vivan y respiren los temas y las capacidades de sus disciplinas. 
Necesitamos verdaderos científicos, historiadores y artistas. Este requisito ha de tener 
una significativa influencia sobre qué artes y manualidades les hemos de ofrecer a los 
alumnos. El tallado en piedra para el Doceavo Grado es maravilloso, pero ¿cuenta la 
escuela con un tallador en piedra dentro de la comunidad? Si hay que elegir entre un 
tallador en piedra amateur y un verdadero tallador en madera, yo elegiría al segundo 
para la escuela secundaria.  
 Existe otra dimensión que también debe ser tenida en cuenta y analizada para 
determinar  a quién se confiará la enseñanza, y sólo después,  qué artes y manualidades 
se habrá de ofrecer. Es la cuestión de cómo trabaja el artista o el artesano con su 
material y, por lo tanto, cómo habrá de presentárselo a los alumnos. En la escuela 
secundaria la distinción entre los enfoques de la voluntad pensante y de la voluntad 
sensible en las artes y las manualidades se vuelve fundamental. En esta etapa, los 
jóvenes debieran sentir que son aprendices de un maestro más que estudiantes de un 
profesor. ¿Pero, con qué tipo de capacidad magistral se habrán de encontrar? Un 
carpintero profesional les enseñará  carpintería; un herrero les enseñará a templar acero; 
un pintor, a crear paisajes y retratos realistas. Pero, hoy en día, la mayoría de los artistas 
y artesanos profesionales trabajan predominantemente  a la manera de la voluntad 
pensante. Sin duda querremos que nuestros alumnos  tengan la experiencia de esa forma 
de trabajar ejercitando la voluntad pensante, pero también que continúen desarrollando 
su voluntad sensible.  Idealmente, una escuela secundaria habrá de tener una equilibrada 
selección de artistas y artesanos que hayan logrado maestría en sus disciplinas tanto en 
lo que respecta a la voluntad pensante como a la voluntad sensible.  
 Puede resultar útil observar que los términos arte y artesanía pueden tener 
diferente significado. Se pueden referir no sólo a diferentes materiales y técnicas, sino a 
diferentes propósitos. Arte generalmente se refiere a las bellas artes de la pintura y la 
escultura, que tienen una función anímica/espiritual más que una determinada función 
material. Las artesanías, en cambio,  tienen por lo general una función práctica además 
de su atractivo artístico. La distinción entre arte y artesanía no es realmente una cuestión 
de materiales y técnicas, puesto que el artista y el artesano pueden usar el mismo 



69 
 

material.  Un alfarero usa arcilla para hacer ollas, mientras que un escultor puede usar la 
misma arcilla para modelar una cabeza. Un carpintero puede construir muebles con la 
misma madera que un tallador usa para tallar una figura humana o abstracta. Si usamos 
la palabra arte para referirnos a un valor estético y artesanía para referirnos a un valor 
funcional, entonces debemos decir que hay arte en toda artesanía y artesanía en todo 
arte.  
 Hay otra manera de entender estos términos. Artesanía puede referirse a una 
actividad de voluntad pensante, de coordinación cabeza/mano, mientras que arte puede 
referirse a una actividad de voluntad sensible, de coordinación cabeza/corazón/mano. 
En este sentido, un artista que trabaja a la manera de la voluntad pensante enfatiza lo 
artesanal de su arte, mientras que un artesano que trabaja a la manera de la voluntad 
sensible enfatiza lo artístico de su artesanía. 
 Tales consideraciones pueden sonar abstractas en el papel, pero son de mucha 
importancia para decidir qué tipo de experiencia  queremos ofrecerles  a los alumnos de 
secundaria para su desarrollo. Queremos una buena gama de actividades artísticas y 
artesanales guiadas por expertos artistas y artesanos. Y debemos, además,  tratar de 
ofrecer, no simplemente una equilibrada mezcla de artes y artesanías, sino una mezcla 
de artes y artesanías que ejerciten la  voluntad pensante,  y de artes y artesanías que 
ejerciten la voluntad sensible.  
 Basándonos en estos criterios, consideraremos a continuación algunos ejemplos 
para indicar cómo se puede manifestar esto en la escuela secundaria. 
 
 

NOVENO Y DÉCIMO GRADO 

Los sólidos platónicos 

 Los sólidos platónicos ocupan un lugar importante en el Séptimo u Octavo 
Grado y luego, de nuevo, en el Noveno. Con frecuencia, estas formas geométricas se 
construyen dibujándolas en papel, recortándolas y luego armándolas. Este es un 
excelente ejercicio de voluntad pensante. También se los puede hacer a la manera de la 
voluntad sensible, modelándolos en arcilla. Un tetraedro modelado en arcilla puede 
carecer de la precisión de uno construido, pero la actividad interna y externa de ir 
rectificando y amoldando  la arcilla en todos los lados para lograr la necesaria simetría 
es invalorable. La yuxtaposición de las formas geométricas en el proceso orgánico de 
modelado les permite a los alumnos desarrollar claridad objetiva de una manera que no 
es mecánica sino intuitiva. Ver Fig. 32. Además, mientras los sólidos construidos se 
hacen como formas separadas, en arcilla se los va transformando de una forma a otra de 
manera legítima y ordenada. Para una descripción más completa de cómo hacer los 
cinco sólidos en arcilla de modo que se  vayan transformando el uno en el otro en un 
orden específico, ver Learning About the World Through Modeling [Aprendiendo sobre 
el mundo a través del modelado] de Arthur Auer. 
 
 
 
 
 



 
 

 
Fig. 32 – Transformación orgánica de una esfera en un tetraedro 

 
 
 Además de hacer estas transformaciones en arcilla, los alumnos de Noveno 
Grado pueden hacer uno o más sólidos platónicos en madera. Para enfatizar el contraste 
entre el método de la voluntad pensante y el de la voluntad sensible, se puede hacer un 
tetraedro, por ejemplo, de dos maneras diferentes. Para trabajar  la voluntad pensante, se 
dibujan los cuatro lados triangulares sobre una placa de madera contrachapada de 1/4 o 
1/8 de pulgada y luego se los recorta con una sierra de arco. Los bordes deben ser 
prolijamente biselados para unir los lados con pegamento. Ver Fig. 33. Para trabajar la 
voluntad sensible, los alumnos pueden tallar el tetraedro en un bloque de madera de 
aproximadamente el mismo tamaño que el cuerpo construido. Ver Fig. 34. Al final 
ambos tetraedros se verán casi idénticos. La similitud de las formas finales ha de realzar 
el contraste entre las dos maneras de fabricarlos. Ya sea que los alumnos aprecien esto 
de manera consciente o no al realizar la actividad, la fabricación de dos tetraedros con 
dos técnicas diferentes ha de resonar en ellos, en el futuro,  como una experiencia 
concreta de la diferencia entre su voluntad pensante y su voluntad sensible.  
 
 
 

                                  
                     Fig. 33 – Tetraedro construido                        Fig. 34 – Tetraedro tallado en 
                        en madera contrachapada            madera sólida 
 
 
  
 Si es posible trabajar así de maneras diferentes con los sólidos platónicos, se 
puede hacer lo mismo con casi cualquier otro objeto. Construir una caja con junturas 
simples o más exóticas y luego tallar una caja con tapa. Construir un marco para cuadro 
y luego hacer un marco tallándolo. Construir un banquito o mesa y luego tallar un 
banquito o mesa. Desde luego, podemos planear una actividad que sea principalmente 
de voluntad pensante con algo de voluntad sensible o viceversa. O durante un semestre 
o un año podemos realizar una actividad que trabaje la voluntad pensante y al siguiente, 
una que ejercite la voluntad sensible. En términos generales, la objetividad de la 
voluntad pensante es especialmente adecuada para el Noveno y el Décimo Grado. 



71 
 

 Otra actividad que  puede ser especialmente adecuada para el Noveno y el 
Décimo Grado es modelar una cabeza que comienza joven y luego se transforma en una 
cara más vieja. Se lo puede hacer como máscara, pero hacerlo de forma esférica y en 
tamaño real o más grande funciona muy bien para esta edad (especialmente para los 
varones). Se comienza por  modelar, con la técnica de enrollado, una pieza de unos  
30cm de alto con forma de “bombita eléctrica” o “peón de ajedrez”  de paredes bastante 
gruesas (2,5cm como mínimo). Ver Fig. 35. 
 
 

 
Fig. 35 

 
 
 

 A partir de esta forma, se desarrolla la forma esférica general de la cabeza, en 
parte aplicando presión pero también agregando arcilla. Luego se subdivide la mitad 
delantera de la forma esférica con una suave hendidura practicada a través de la línea 
media, donde luego irán los ojos.  Ver Fig. 36. Subdividimos después el lóbulo inferior  
con otras dos suaves hendiduras que nos darán las mejillas y la zona de la boca. Esta 
subdivisión en lóbulos más grandes y más pequeños, con el agregado de una pequeña 
protuberancia para la nariz y dos pequeños bultos para los ojos, nos da los principales 
rasgos de la cabeza de un niño. Ver Fig. 37. Aunque hemos marcado los ojos y la nariz, 
es importante que los alumnos esperen unas cuantas clases antes de desarrollar en 
detalle los ojos, la boca y las orejas. La razón para esto es que deben lograr que estas 
protuberancias y depresiones adquieran el aspecto de un niño y no de un extraterrestre o 
alguna otra aberración de la forma humana. La humanidad de la forma no debe 
depender de los detalles de los ojos, boca y pelo, sino de la configuración y 
proporciones armónicas de las protuberancias y las depresiones. 
 Una vez terminada la cabeza de niño, les demuestro en mi pieza cómo 
transformar una cabeza de joven en una de viejo. Se trata principalmente de deprimir las 
mejillas, la nariz y el mentón para hacerlos más chatos y puntiagudos . Ver Fig. 38. Esta 
transformación de joven a viejo resulta particularmente cautivante para los alumnos de 
secundaria de esta edad. Esa experiencia de la polaridad entre la vida que brota y la que 
se marchita es la principal razón pedagógica para realizar esta actividad de esta manera 
en esta etapa. Trabajar con lo que brota y lo que se marchita es el equivalente 
escultórico del dibujo en blanco y negro. 
 
 
 
 
 
 



 
 

 
 

 

 

 A veces hago que los alumnos transformen a “sus niños” dándoles caras más 
viejas. Para algunos, especialmente las niñas, esto puede ser una experiencia traumática. 
Como concesión a quienes deseen conservar su cabeza de niño, les permito que la 
completen y que luego hagan otra cabeza. Para esta segunda cabeza, comienzan de la 
misma manera que se describe arriba pero una vez que han formado los principales 
lóbulos convexos, convierten la forma en una cabeza vieja.  Otro enfoque que he 
probado hace poco es darles la opción de hacer una cara más joven o una más vieja. 
Pero les indico que la cara joven no ha de ser sólo hermosa sino que también ha de tener 
carácter. A la inversa, la cabeza más vieja no sólo ha de tener carácter sino también 
belleza. Se puede poner el énfasis más sobre la belleza o sobre el carácter, pero ambos 
deben mostrarse. De esta manera evitamos cabezas que sean manifiestamente feas de 
una manera grotesca y también aquellas que tengan un tipo de belleza sensiblera o 
remanida. 
 
 
 



 
 

ONCEAVO Y DOCEAVO GRADO 

 Nuevamente, mucho depende de con quién se cuente para trabajar en los grados 
superiores.  Allí donde hay un maestro carpintero, he visto a alumnos del onceavo y del 
doceavo grado construir increíbles muebles, instrumentos musicales, canoas y kayaks. 
No hay duda alguna de que algunos alumnos de esos grados pueden llegar a desarrollar 
altos niveles de capacidad técnica. También es cierto que estos alumnos tienen la 
madurez suficiente como para apreciar y explorar las formas contemporáneas del arte. 
Mi experiencia es principalmente con el tallado de la madera y de la piedra. 
 Cuando tengo oportunidad de trabajar con los mismos estudiantes primero en el 
onceavo grado y luego nuevamente en el doceavo, los hago tallar madera en el onceavo 
y piedra en el doceavo. Si por algún motivo sólo los tengo en el doceavo grado, les 
permito elegir entre madera y piedra. En la talla de madera, pueden tallar un relieve o 
una escultura tridimensional. La talla en piedra se hace con un bloque de mármol o de 
piedra caliza de tamaño mediano. Cualquiera sea el material o el tamaño, mi único 
requisito es que el bloque de madera o de piedra se convierta en una forma que exprese 
vida y movimiento. En el comienzo los insto enfáticamente a no tener una idea 
preconcebida de cuál será la forma, por ejemplo, si humana o animal. El foco está en 
que descubran cómo crear movimiento vivo prestando atención a cómo y dónde quitar 
material. Si lo quitan de la parte superior, la forma dará una impresión de mayor peso o 
basamento. Si lo quitan cerca de la base, la forma parecerá elevarse. Al ir quitando de la 
parte superior o de la base, crearán una ondulación fluida entre hendiduras y lóbulos 
protuberantes. Les pido a los alumnos que creen formas libres que enfaticen esta 
sensación de ondulación que dan las protuberancias de distinto tamaño y las depresiones 
entre ellas. Ver Fig. 39. 
 
 
 
 

 
Fig. 39 - Forma libre y forma humana –ambas talladas desde el gesto 

 

 

 Este proceso de formas libres puede llevar más de la mitad del curso. Algunos 
alumnos se avienen más que otros a trabajar con las cualidades puras de la forma sin 
referencia a formas humanas o animales, pero estaríamos perdiendo una gran 
oportunidad si no enfrentáramos a todos, principiantes y avanzados, a estas formas y 
enfoques contemporáneos del arte. A medida que sus tallas en piedra o madera avanzan, 
los alumnos tienen libertad de continuar sus esculturas como formas libres o, si así lo 
desean, desarrollar alguna forma humana o animal que vean emerger. Aun en la figura 
representativa se presenta el desafío de moldear los detalles a través de un proceso 



74 
 

orgánico e intuitivo en lugar de simplemente adosarlos. En ese sentido, sigue estando 
involucrada la voluntad sensible.  
 Una culminación maravillosa para las artes visuales es trabajar grupalmente en  
un mural o en una escultura grande. Por ejemplo, tallar un cartel grande ofrece una 
excelente oportunidad para la aplicación práctica del tallado en la que pueden participar 
tres o cuatro alumnos al mismo tiempo. Si no hace falta un cartel, un relieve escultórico 
para alguna pared de la escuela o una escultura en piedra podría ser un obsequio para 
toda la escuela a la vez que ofrecer una lección de escultura social. Como aprestamiento 
para tales proyectos grupales en madera o piedra, se puede volver a practicar algún 
relieve grande en arcilla o algún dibujo con semillas como los descriptos para el jardín 
de infantes y la escuela primaria. Ver Figs. 40 y Figs. 41.  
 

                                                                                 
Fig. 40-a                                                                 Fig. 40-b 
 

      
Fig. 40-c                 Fig. 40-d 
 

    
Fig. 40-e      Fig. 40-f                   Fig. 40-g 
 

Fig. 40 a-g – Esculturas grupales 



 
 

 
  Fig. 41-a 

 
Fig. 41-b 

 
Figs. 41 a y b – Dibujo grupal 

 
 
 

 Cuando los alumnos están a punto de salir al mundo real, tales ejercicios y 
proyectos artísticos grupales les permiten entrever la relevancia social de las facultades 
artísticas que han ido desarrollando a través de los años. Hacia el último año, tienen ya 
la madurez suficiente y, con frecuencia, el ansia de entender conscientemente la 
significación más profunda de toda la actividad artística a la que han estado expuestos. 
Será una gran fuente de fortaleza y salud para estos alumnos terminar la escuela 
secundaria con cierta conciencia de la razón por la cual las artes formaron parte tan 
fundamental de su educación. En el núcleo de su ser habrán de estar profundamente 
agradecidos al saber que las artes y las manualidades desempeñaron un rol fundamental 
en el desarrollo de su potencial humano completo, el artista tanto como el científico, su 
voluntad sensible tanto como su voluntad pensante. 
  

 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
 

APÉNDICE 

Afilado de las herramientas para tallar 
 

 Esta sección sobre afilado está dirigida a los maestros de talla en madera, tanto a 
los de mucha experiencia como a los menos experimentados. Si alguien con un mínimo 
de experiencia práctica está enseñando talla en madera, es esencial que aprenda a afilar 
las gubias bien y eficientemente. A menos que cuente con herramientas afiladas, es 
mejor, en realidad, no ofrecer clases de talla en madera –las herramientas sin filo 
socavan cualquier otro valor que la talla en madera pudiera tener para los alumnos. A 
menos que sepa afilar con suficiente rapidez, se verá abrumado por la cantidad de 
afilado que normalmente se requiere. Lo que sigue tiene el propósito, en parte, de servir 
como punto de partida para aquellos que aún no han dominado el arte de afilar. Al 
tallador experimentado, para quien el afilado constituye algo automático y es 
simplemente una necesidad práctica, le ofrezco una perspectiva más completa que 
incluye la importancia evolutiva de dominar tanto el arte como la ciencia del afilado de 
las gubias. En la enseñanza del tallado en madera, debemos ser capaces de afilar bien 
las herramientas. En el contexto educativo, es relevante verlo  también como una 
manera de ejercitar y, por ende, desarrollar tanto la voluntad pensante como la voluntad 
sensible. 
 La ciencia del afilado nos permite tener una clara comprensión de lo que 
debemos hacer para obtener gubias verdaderamente filosas. El afilado es una ciencia en 
el sentido de que no hay lugar para las expresiones de deseo, la buena suerte o la 
intervención divina. Existen amoladoras y otros artefactos mecánicos que pueden 
ahorrarnos el tiempo y el esfuerzo de adquirir el conocimiento y la destreza para afilar 
las gubias nosotros mismos. En ese caso, obtenemos los resultados sin desarrollar 
ninguna capacidad. Para afilar las herramientas nosotros mismos, debemos saber lo que 
estamos haciendo y también debemos ser capaces de coordinar cabeza y mano para 
obtener resultados muy precisos. La destreza práctica del afilado puede parecer una 
ciencia aplicada, pero eso es sólo una parte. Veremos que también es un arte que 
requiere la coordinación de cabeza, corazón y mano , es decir,  voluntad sensible. 
 
 
La ciencia del afilado 
 
 La mayoría de las personas supone que una gubia afilada significa simplemente 
un borde ahusado y filoso como el de un cuchillo. Sin embargo, cuando  probamos 
afilar por primera vez, podemos sentirnos frustrados y desanimados  al comprobar que 
la herramienta sigue con poco filo a pesar  de todo el tiempo y esfuerzo dedicados a 
obtener un borde fino como una navaja. ¿Cuál es la sutil diferencia entre dos bordes que 
a simple vista parecen ser igualmente delgados pero que, mientras uno corta la madera 
como si se tratara de manteca, el otro la rompe y la desgarra? Afilar una gubia implica 
más que lo que se puede ver a simple vista, lo que no significa que vayamos a necesitar 
un microscopio. Necesitamos desarrollar una vista más sutil, guiada por una percepción 
profunda. 
 En primer lugar debemos llegar a comprender que el filo no se puede definir 
como blanco o negro  sino que es un espectro que va desde lo inservible, pasando por lo 
poco filoso, hasta lo filoso y lo muy filoso. Con frecuencia, una gubia producirá un 
corte limpio pero no como cortando manteca. Tal vez, con anterioridad,  dicha gubia 



77 
 

haya cortado con la facilidad con que se corta la manteca, pero con el uso y el pulido ya 
no corta tan bien como antes. Con algo de práctica, podemos aprender a mirar el bisel 
de una gubia y distinguir diferencias sutiles en su forma. 
 Por definición una gubia es un borde curvo –cuando el borde es recto, se trata de 
un cincel. Si el borde es curvo, la superficie del bisel también será curva cubriendo el 
ancho de la hoja de la herramienta. Pero el bisel tendrá también una de tres formas 
posibles en su dimensión más corta a lo largo de la hoja (normalmente el ancho del bisel 
de una gubia es mayor que su largo). Esto se puede observar mejor desde el lado de la 
herramienta donde el borde y el bisel forman una especie de “V”. A primera vista 
podemos pensar que el bisel es recto, pero puede ser una curva convexa o una curva 
cóncava. Una gubia que no corta muy bien a menudo tiene un bisel convexo. En 
comparación con una gubia que tenga un bisel recto o cóncavo, una con bisel convexo 
produce más resistencia cuando el borde penetra la madera. Un bisel recto cavará bien, 
y uno cóncavo, aún mejor, ya que el volumen del bisel disminuye. Como veremos, no 
existe un tipo de bisel que sea el único adecuado pues en cada situación cada uno de los 
tres tipos puede ser el requerido. Ver Fig. 42. 
 
 

 
Fig. 42 – El Nº 1 es un bisel corto; el 2, 
un bisel largo; el 3, un bisel convexo; 

y el 4, un bisel cóncavo. 
 
 

  
 Otra variable a tener en cuenta es la diferencia entre un bisel corto y uno largo. 
Un bisel que se extiende más será más delgado y, por lo tanto, penetrará cortando la 
madera más fácilmente que uno corto y más grueso. Un tallador experimentado no 
mantiene siempre el mismo largo y forma de bisel en sus gubias. Para el tallado basto en 
madera más bien dura, un bisel largo, delgado y/o cóncavo es susceptible de romperse. 
En este caso resulta mejor usar un bisel más corto y quizás convexo. Para las 
terminaciones prolijas en madera más blanda, un bisel corto y convexo no será tan 
conveniente como uno largo y recto o cóncavo. Nos referiremos a la manera práctica de 
obtener estos diferentes biseles cuando abordemos el arte del afilado. Por ahora, 
corresponde a la ciencia del afilado entender que hay diferentes tamaños y formas que 
se le pueden dar al bisel de una gubia y que se puede elegir entre ellos según el tipo de 
talla que se esté realizando.  
 El aspecto clave de la ciencia del afilado es saber cuándo una gubia está 
realmente afilada sin adivinar y sin siquiera probarla en un trozo de madera. Cada 
tallador tendrá su piedra y su técnica preferidas. La variedad de técnicas puede abrumar 
e inducir a confusión a quien está aprendiendo a afilar. Con todas las diferentes 



78 
 

herramientas y técnicas entre las que se puede elegir, al final hay una sola cosa que 
importa: hay que producir una rebaba a lo largo del borde. 
 Ya sea que se afile a mano sobre una piedra o con una rueda de amolar, el 
objetivo principal es desgastar el metal hasta que esté tan delgado que se enrolle. Ese 
metal enrollado es la rebaba. Sólo cuando se forma esa rebaba y luego se la desgasta 
cuidadosamente, se obtiene  un borde con el máximo de filo posible. Afilar a mano es 
más lento; requiere más paciencia y perseverancia para desgastar el metal hasta que 
aparezca la rebaba. Afilar con una rueda es obviamente más rápido, pero sin el cuidado 
necesario o sin una rueda amoladora adecuada (no  utilizar una rueda común de carburo 
de silicio, sino una más suave apropiada para el metal más blando de las herramientas 
de tallar), el metal puede perder su temple. Esto ocurre cuando el metal se calienta 
demasiado y se vuelve negro. El metal ya no tiene la dureza suficiente para conservar un 
borde afilado y perderá el filo inmediatamente. Introducir el borde de la herramienta en 
agua de vez en cuando para que se mantenga fría. 
 
 
El arte del afilado 
 
 Ahora estamos listos para trasladar nuestro conocimiento teórico del afilado a la 
práctica. Voy a describir el proceso de afilado con una afiladora eléctrica, por tratarse de 
una destreza muy común pero muy difícil de adquirir. Vamos a suponer que tenemos 
una herramienta que ya no responde al pulido pero que tiene un bisel convexo o que 
tiene una muesca en el borde que produce una línea blanca al tallar. Esta línea blanca es 
en realidad producto de la muesca que  desgarra en lugar de cortar la madera. En este 
caso, sostenemos la gubia en ángulo recto con la rueda para desgastar todo el borde 
hasta que la muesca desaparezca. Esto hará que el borde se vuelva más grueso y, por 
ende, inútil para cortar la madera. 
 La mayoría de las afiladoras eléctricas rotan hacia nosotros y, por lo tanto, tocan 
a la herramienta con un movimiento hacia abajo. Por esta razón veremos chispas que 
caen hacia abajo desde la herramienta al tocar la rueda. Estas chispas son diminutas 
partículas de metal que se queman y rápidamente se vuelven polvo gris –no lastiman al 
caer sobre la mano. Lo primero y más importante que debemos decidir es a qué ángulo 
sostener la gubia contra la rueda. Si la sostenemos más horizontalmente, se producirá un 
bisel más corto; si la sostenemos más verticalmente, el bisel será más largo. Como 
dijimos más arriba, no existe una longitud correcta o incorrecta de bisel, aunque un bisel 
de mediana longitud sirve para la mayoría de los casos. Si somos principiantes en el 
afilado, es natural que nos intimide la velocidad y el ruido de la máquina, y, por ello, 
puede que tengamos que hacer unas cuantas pruebas  antes de encontrar el ángulo 
indicado para el bisel deseado. Ya es difícil encontrar el ángulo adecuado; es aún más 
difícil mantener el mismo ángulo hasta haber producido una rebaba. Basta el más leve 
movimiento hacia arriba o hacia abajo para producir dos o más biseles en vez de uno. 
Aprender a sostener el ángulo del bisel es más que nada una cuestión de práctica. Si no 
queremos destruir nuestras costosas gubias, podemos conseguir en una ferretería  una 
barra de metal de ¾ de pulgada de ancho para practicar a gusto. 
 Mantener un ángulo constante es tanto una ciencia como un arte. Yo me ayudo 
sosteniendo el brazo contra el costado del cuerpo e inmovilizando la muñeca para 
minimizar cualquier tendencia a moverse hacia arriba o hacia abajo. Sin embargo, 
también  tiene que ver con la sensibilidad. Con la repetida práctica podemos comenzar a 
sentir si la herramienta se mantiene en el mismo ángulo o si se ha deslizado un poco. 
Observar las chispas también es una ayuda importante; podemos estar atentos al 



79 
 

momento en que las chispas comienzan a rebotar desde la punta. Esto nos indica que el 
borde se está poniendo tan delgado que está a punto de formarse una rebaba. No 
obstante, sólo cuando un pequeño chorro de chispas comienza a saltar por sobre el 
extremo superior y, al rotar la herramienta, a lo largo de todo el borde, es que sabemos 
que ya tenemos la muy importante rebaba. Ver Fig. 43. 
 

 

 
Fig. 43 

 

 Tenemos que continuar el proceso desgastando esta rebaba sobre una piedra fina 
–por ejemplo, una piedra combinada de óxido de aluminio (India combination Stone). 
Apoyamos el bisel sobre la piedra, asegurándonos de que no esté ni demasiado alto ni 
demasiado bajo, para establecer el mismo ángulo de bisel. Podemos constatar si 
tenemos el ángulo correcto controlando el bisel después de algunas pasadas. Si la gubia 
está demasiado vertical, veremos que se está desgastando sólo la punta; si está 
demasiado horizontal, el desgaste se verá sólo en el talón del bisel. Sólo cuando vemos 
que se están desgastando  tanto la punta como el talón, sabremos que tenemos el ángulo 
correcto. También podemos notar que aparece una leve hondonada en la zona media del 
bisel. Esto nos indica que en realidad todo el bisel se ha vuelto cóncavo por la curva 
convexa de la rueda amoladora. Ver Fig. 43. Algo de esta concavidad se pierde al 
remover la rebaba, pero no es necesario quitar toda la concavidad haciendo que el bisel 
sea plano. Un poco de concavidad resulta útil a menudo. Además, si lo hacemos plano, 
se habrá de volver convexo más rápidamente debido al posterior pulido y afinado. 
Después de trabajar sobre el lado del bisel, usamos una piedra dura de Arkansas para 
desgastar el bisel en la parte de arriba  del borde. Es importante mover la piedra en 
vaivén, pegada a la superficie superior de la gubia. Trabajamos así en vaivén sobre el 
lado del bisel y luego sobre el lado de arriba hasta que finalmente la rebaba se separe 
del borde y caiga. Después de algunas pasadas sobre una rueda de pulir con algún 
compuesto lubricante, tendremos una gubia perfectamente afilada que cortará 
verdaderamente como si cortara mantequilla. 
 Conocí a un maestro de tallado en madera que les exigía a sus alumnos adultos 
que aprendieran a afilar sus herramientas antes de iniciarse en el tallado. Como 
principio abstracto tiene sentido decir que un alumno debe aprender a afilar una gubia 
antes de tallar con ella. Pero en la práctica, no funciona por la simple razón de que, en 
ese caso, la mayoría de la gente no llegaría nunca a tallar: aprender a afilar gubias bien y 
eficientemente lleva años de práctica. Por lo tanto, no espero, ni en verdad quiero, que 
los alumnos de primaria, de secundaria o los alumnos adultos se pongan a afilar las 
herramientas. Al mismo tiempo, no es aceptable que los alumnos den  por sentado que 
las herramientas estén afiladas; es esencial que tengan conciencia y respeto por el 



80 
 

tiempo y la destreza que se necesitan para proveerlos de gubias afiladas. Por esta razón, 
al cabo de algunas clases al comienzo del curso, dedico parte de una clase a hacer una 
completa introducción y demostración de la ciencia y el arte del afilado de gubias según 
se describe más arriba. Si uno o dos alumnos tienen especial interés y aptitud, les 
permito practicar con una barra de metal. En cambio, todos los alumnos aprenden a 
pulir sus herramientas.  
 Aunque no enseño a la mayoría de los alumnos a afilar gubias, utilizo la 
introducción a la ciencia del afilado y la demostración del arte del afilado como una 
oportunidad más para traer a la conciencia las dimensiones de voluntad pensante y 
voluntad sensible de nuestra humanidad. Es una manera de demostrarles  concretamente 
a mis alumnos que como maestro me esfuerzo por desarrollar tanto al científico como al 
artista que llevo dentro, tanto mi voluntad pensante como mi voluntad sensible. 
  
 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
 

BIBLIOGRAFÍA 

 

ALEXANDRA, JOHN:  Mephistopheles’ Anvil, Spring Valley, NY - Rose Harmony 
Publications, 1996. 

ARCHIATI, PIETRO:  From Christianity to Christ, London, England - Temple Lodge 
Publishing, 1996. 

AUER, ARTHUR:  Learning about the World through Modeling, Fair Oaks, CA - 
AWSNA Publications, 2001. 

BARFIELD, OWEN:  Saving the Appearances, Hanover, NH - Wesleyan University 
Press, 1988. 

BORTOFT, HENRI:  The Wholeness of Nature, Hudson, NY - Lindisfarne Press, 1996. 

BRULL, DIETER:  The Mysteries of Social Encounter, Fair Oaks, CA - AWSNA 
Publications, 2002. 

CLAUSEN, ANKE, and MARTIN, RIEDEL:  Plastisches Gestalten (Sculptural 
Forming), Stuttgart - Mellinger Verlag, 1985. 

__________________:  Plastisches Gestalten mit Holz (Sculptural Forming in Wood), 
Stuttgart - Mellinger Verlag, 1985 

MARTIN, MICHAEL, editor:  Educating through Arts and Crafts, Forest Row, 
England - Steiner Schools Fellowship Publications, 1999. 

MITCHELL, DAVID, and PATRICIA LIVINGSTON:  Will-Developed Intelligence, 
Fair Oaks, CA - AWSNA Publications, 1999. 

NIEDERHAUSER, HANS, and MARGRET FROHLICH:  Form Drawing, New York -  
Mercury Press, 1974. 

READ, HERBERT:  Education through Art, New York -  Pantheon Books (Random 
House), 1956. 

__________________: The Education of Free Men, London, England - Freedom Press, 
1944. 

RICHARDS, M.C.:  Toward Wholeness, Middletown, CT - Wesleyan University Press, 
1980. 

SCHILLER, FRIEDRICH:  On the Aesthetic Education of Man, New York - Frederick 
Ungar Publishing, 1981. 

STEINER, RUDOLF, and MICHAEL HOWARD:  Art as Spiritual Activity, Hudson, 
NY - Anthroposophic Press, 1998. 



 
 

STEINER, RUDOLF:  Art in the Light of Mystery Wisdom, London, England - Rudolf 
Steiner Press, 1970. 

__________________: The Arts and Their Mission, New York - Anthroposophic Press, 
1964. 

__________________:  Balance in Teaching, Spring Valley, NY - Mercury Press, 
1990. 

__________________: Discussions with Teachers, Hudson, NY - Anthroposophic 
Press, 1997. 

__________________: Education as a Social Problem, Spring Valley, NY - 
Anthroposophic Press, 1984. 

__________________: The Fall of the Spirits of Darkness, London, England - Rudolf 
Steiner Press, 1995. 

__________________: The Foundations of Human Experience, New York - 
Anthroposophic Press, 1996. 

__________________: Human Values in Education, London, England - Rudolf Steiner 
Press, 1971. 

__________________: Intuitive Thinking as a Spiritual Path, Hudson, NY - 
Anthroposophic Press, 1995. 

__________________: Practical Advice to Teachers, Great Barrington, MA - 
Anthroposophic Press, 2000. 

__________________: Preparing for the Sixth Epoch, Spring Valley, NY - 
Anthroposophic Press, 1979. 

__________________: The Social Future, Spring Valley, NY - Anthroposophic Press, 
1972. 

__________________: Theosophy, New York - Anthroposophic Press, 1971. 

__________________: The Younger Generation, New York - Anthroposophic Press, 
1967.  

 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
 

 
 
 

Acerca del autor 
 
 

 Michael Howard nació en Vancouver, Canadá, en 1946. Comenzó a esculpir a la 
edad de quince años. Se graduó como Bachiller en Bellas Artes en la Eastern Michigan 
University y como Master en Bellas Artes en la Columbia Pacific University de 
California. Ha enseñado escultura a adultos y niños durante más de treinta años. 
Compiló y prologó una colección de conferencias con el título de Art as Spiritual 
Activity: Rudolf Steiner’s Contribution to the Visual Arts [El arte como actividad 
espiritual: la contribución de Rudolf Steiner a las artes visuales]. Actualmente vive en 
Amherst, Massachusetts, con su esposa y su hija.  
 


