
Elementales R. St.              Artículo           Rudolf Steiner 
                  https://ideaswaldorf.com/tag/articulo/       

https://ideaswaldorf.com/tag/maestros/ 
 
 
 

 Edited by IdeasWaldorf 2025  https://ideaswaldorf.com/elementales-r-st/ 
                                                               
                                                         

1 

 
ELEMENTALES R. St. 
 
Los seres elementales (también espíritus elementales, “espíritus de la naturaleza”) son los 
maestros artesanos que crean vida directamente en la naturaleza. Llamarlos "espíritus 
elementales" es en realidad engañoso, porque no tienen ningún "yo", ningún núcleo espiritual 
independiente, sino que son miembros al servicio de las jerarquías espirituales superiores.  
 

Los espíritus de los tiempos orbitantes guían sus acciones.  
 

Los seres elementales surgen como separaciones de los seres espirituales superiores que 
pertenecen a la tercera jerarquía (Archai, Archangeloi, Angeloi).  
 

El Hombre, como cuarta jerarquía, también produce inconscientemente muchos tipos de seres 
elementales a través de su actividad. Dada su naturaleza dependiente, nunca se les debe asignar 
ninguna responsabilidad moral por sus acciones.  
 

Los seres elementales permanecen ocultos a los sentidos físicos; sólo se revelan a la percepción 
mental imaginativa. 
  

Contenido de este artículo 
 

1. Características de los seres elementales 
2. Elementales y elementos 
3. Elementos de los seres elementales 
4. Leyes naturales, fuerzas naturales y seres elementales 
5. Seres elementales en la naturaleza 
6. Elementales anormales 
7. Elementales creados por el Hombre 
8. Los reyes de los elementales 
9. Seres elementales en alianza con los adversarios 
10. Redención de los seres elementales por los humanos 

 

 
Rudolf Steiner: “Seres elementales” 

pastel sobre papel de calco (1923) 



Elementales R. St.              Artículo           Rudolf Steiner 
                  https://ideaswaldorf.com/tag/articulo/       

https://ideaswaldorf.com/tag/maestros/ 
 
 
 

 Edited by IdeasWaldorf 2025  https://ideaswaldorf.com/elementales-r-st/ 
                                                               
                                                         

2 

1. Características de los seres elementales 
 

“No es necesario imaginar que los elementales estén particularmente desarrollados; no pasan 
por el nacimiento y la muerte como lo hacen los humanos. Muy pocos han pasado por algo que 
se parezca siquiera al desarrollo humano. La mayoría de la gente no se enfrenta a tales 
acontecimientos. Algunos provienen -como los cometas- de otros planetas, vuelven a 
desaparecer y continúan su existencia en otro lugar. Lo que estas entidades logran no deja de 
tener influencia sobre las personas. En el cuerpo astral humano suceden muchas cosas que se 
deben a los efectos de estos seres. Los procesos que pueden tener lugar en el cuerpo astral 
humano sólo pueden ser explicados por aquellos que pueden ver en el espacio astral.” (Lit.: GA 
88, p. 74) 

 
Entre los seres elementales, el principio de la forma domina sobre la vida y la conciencia: 
 

“Los espíritus elementales son aquellos seres cuya forma es más poderosa que la vida y la 
conciencia, y cuya forma, por tanto, debe estar dominada por la conciencia y la vida. Son 
exactamente lo opuesto a las entidades Dhyan. Estos pueden hacer más que controlar su forma y 
su vida. Para los espíritus elementales la forma es más amplia que la vida y la conciencia. Por lo 
tanto, exigen una vida diferente y una conciencia diferente para dominar su forma. Esto significa 
que el espíritu elemental debe establecerse en otra vida y en otra conciencia para poder usarlo 
para sí mismo. Por lo tanto, él es el retardante que frena la vida y la conciencia de los demás. Los 
espíritus elementales son en realidad los seres que inhiben la evolución. Todas las entidades 
parásitas están controladas por esos espíritus elementales. Para nosotros los humanos, son 
aquellas entidades que ya fueron perfeccionadas en su especie en la época lunar, por lo que para 
ellos predomina la forma. Ahora están disminuyendo y su desarrollo está disminuyendo. 

 

Por ejemplo, los animales que tienen un esqueleto en el exterior, que está envuelto en su 
esqueleto, han sido empujados más allá del desarrollo. Su desarrollo interno se ha disuelto y 
desde el exterior están rodeados por una capa córnea (escarabajos, insectos). Se están 
preparando para descender a la octava esfera. La vieja luna también tenía una octava esfera, una 
luna lateral. Estos seres en aquel entonces estaban acabados, fueron más allá de su desarrollo y 
ahora son como frutos demasiado maduros. Las arañas, por ejemplo, pertenecen a la octava 
esfera y el muérdago pertenece a las plantas. Por tanto, Goethe atribuye el reino de las arañas y 
las moscas a Mefistófeles. Todo lo parásito es una expresión externa de los seres elementales 
que viven en el plano astral. 

 

Antes, el Hombre mismo era un ser elemental. No todo lo físico del Hombre está destinado a ser 
redimido. Queda una escoria de los humanos. Esta escoria que queda está constantemente 
presente en el Hombre, por lo que se encuentra bajo la influencia de los seres elementales 
astrales; el ser elemental asociado está adherido a él. Por tanto, el Hombre está en constante 
contacto con aquello que es un enemigo inhibidor, un perturbador de su desarrollo. Las entidades 
que se unen a los humanos se denominan “álbumes” en la mitología alemana. Aparecen de 
forma indeterminada en la llamada pesadilla. Estos sueños se manifiestan de tal manera que uno 
cree que hay un ser sentado sobre su pecho. Cuando uno llega a ver astralmente, ve primero a 
estos seres (El habitante del umbral en “Zanoni” de Bulwer). Es el reflejo del conocimiento astral 
del Hombre con su Alba, la defensa del Hombre contra su enemigo. El ser es la proyección de un 
ser astral dentro de nosotros mismos. Es el [pequeño] guardián del umbral. La persona que no 
puede superar el miedo al enemigo interior suele regresar a la puerta de la iniciación. 

 

En el plano superior del plano astral es (la imagen de) la Esfinge la que debe ser arrojada al 
abismo antes de que uno pueda avanzar más. La persona que debe desarrollarse avanza hacia 



Elementales R. St.              Artículo           Rudolf Steiner 
                  https://ideaswaldorf.com/tag/articulo/       

https://ideaswaldorf.com/tag/maestros/ 
 
 
 

 Edited by IdeasWaldorf 2025  https://ideaswaldorf.com/elementales-r-st/ 
                                                               
                                                         

3 

este momento. Pero no todas las personas tienen por qué pasar por esta etapa de desarrollo de 
la misma manera. Es posible que lo conduzcan como si tuviera los ojos vendados. Desarrollando 
nuestra naturaleza moral podemos vencer. Si uno puede elevar su naturaleza moral antes de ser 
capaz de ver en el mundo astral, la aparición del Guardián del Umbral se vuelve menos terrible. 

 

En la raza atlante, son principalmente los turanios los que se entregaron a la magia negra y se 
familiarizaron ampliamente con el mundo elemental." (Lit.: GA 89, p. 133ff) 

 
Los seres elementales son inaccesibles a la observación sensorial: 
 

“Aquéllos que tienen percepción espiritual perciben tales seres y pueden describirlos. Los tipos 
inferiores de tales seres incluyen todo lo que los perceptores del mundo espiritual describen 
como salamandras, sílfides, ondinas y gnomos. No debería ser necesario decir que tales 
descripciones no pueden considerarse representaciones de la realidad en la que se basan. Si 
fueran así, entonces el mundo al que se refieren no sería espiritual, sino más bien burdo-sensual. 
Son ilustraciones de una realidad espiritual que sólo puede representarse así, a través de 
parábolas. Si alguien que sólo quiere aceptar la percepción sensorial ve a estos seres como 
producto de una imaginación salvaje y una superstición, entonces es completamente 
comprensible. Por supuesto, nunca pueden ser visibles a los ojos sensuales porque no tienen un 
cuerpo sensual. La superstición no reside en el hecho de que uno vea tales seres como reales, 
sino en el hecho de que uno crea que aparecen de manera sensual." (Lit.: GA 9, p. 156) 

 
Sin embargo, Rudolf Steiner también señala que estos seres elementales están experimentando un 
desarrollo a través del cual luego se volverán perceptibles para los sentidos: 
 

“Si nos fijamos en los reinos elementales normales, es decir, si utilizamos la expresión popular, 
los reinos de los gnomos, las sílfides, las ondinas y las salamandras, entonces en realidad 
tenemos en ellos reinos que todavía quieren convertirse en algo en el mundo. Son similares a las 
formas que tenemos en nuestro mundo sensorial, solo que serán diferentes, pero algún día serán 
perceptibles a los sentidos que tenemos las personas hoy [...]" (Lit.: GA 219, p. 84f.) 

 

Por el contrario, existen diferentes tipos de seres elementales que ya llevaban una existencia 
sensoriamente tangible en la vieja luna, pero que ahora se encuentran en un desarrollo declinante y 
sólo pueden experimentarse de forma supra sensorial. Como idiotas espirituales parecidos a 
gnomos, como horribles criaturas arañas relacionadas con sílfides y ondinas, y como seres cálidos 
parecidos a salamandras, paradójicamente acompañan a las personas allí donde se entusiasman 
con lo verdadero, lo bello y lo bueno. Son profundamente despreciados por los seres elementales 
naturales regulares y huyen de ellos profundamente en el ser humano, de modo que son difíciles de 
detectar incluso para el ojo espiritual desarrollado. 
 
 
2. Elementales y elementos 
 
Ciertos seres elementales están estrechamente relacionados con los cuatro elementos. 
 

“Así, cuando ascendemos - así dice la ciencia espiritual - pasamos de la tierra a través del agua, a 
través del aire al fuego y luego a la luz, pasamos de lo externamente perceptible, visible a lo 
invisible, a lo etérico-espiritual. O, como también se dice, el fuego se encuentra en el límite entre 
lo material y perceptible exteriormente y lo espiritual-etéreo, que ya no es perceptible 
exteriormente. Entonces, ¿qué hace un cuerpo cuando es consumido por la llama, es decir, por el 
fuego? ¿Qué pasa si algo se quema? Cuando algo arde, vemos salir luz por un lado. La primera 



Elementales R. St.              Artículo           Rudolf Steiner 
                  https://ideaswaldorf.com/tag/articulo/       

https://ideaswaldorf.com/tag/maestros/ 
 
 
 

 Edited by IdeasWaldorf 2025  https://ideaswaldorf.com/elementales-r-st/ 
                                                               
                                                         

4 

cosa exteriormente imperceptible, la que afecta al mundo espiritual, que ya no es sólo 
exteriormente material, por así decirlo, da calor cuando es tan fuerte que se convierte en fuente 
de luz. Da algo a lo invisible, a lo que ya no se puede  
percibir exteriormente, pero tiene que pagarlo a través del humo. Debe permitir que lo opaco, lo 
ahumado emerja de lo que antes estaba iluminado de forma transparente. Y así vemos cómo el 
calor o el fuego en realidad diferencia, divide. Por un lado se divide en luz, abriendo así un camino 
hacia el mundo supra sensorial. Para enviar algo como luz al mundo suprasensible, debe enviar 
algo hacia abajo al mundo material, al mundo de lo opaco pero visible. Nada surge 
unilateralmente en el mundo. Todo lo que surge tiene dos lados: si la luz se crea a través del 
calor, del otro lado se crea la nubosidad, la materia oscura. Esta es la antigua enseñanza de la 
ciencia espiritual." 

 
Ahora bien, lo que acabamos de describir es solo el exterior, únicamente el proceso físico-material. 
En este proceso físico-material subyace algo completamente diferente. Si solo tuvieran calor ante 
sí, algo que no brilla, entonces en cierto modo percibirían el calor mismo, lo que perciben como algo 
físico exterior, pero en ello reside un elemento espiritual. Cuando este calor se vuelve tan intenso 
que produce luz y se forma humo, entonces algo del elemento espiritual contenido en el calor pasa 
al humo. Y ese elemento espiritual, que está en el calor, que pasa al humo, que se transforma en 
una forma de aire, eso mismo —lo que está bajo la influencia del calor— está ahora en el humo, en 
lo que aparece como enturbiamiento. Seres espirituales que están conectados con el calor deben, 
por así decirlo, dejarse llevar, transformarse en lo que penetra en el humo condensándose. Y así es 
con todo aquello que, por así decirlo, se enturbia, en lo cual se precipita una materialización 
proveniente del calor, una transformación de seres espirituales. Podemos expresarlo aún más 
radicalmente. Piénsense, por ejemplo —lo logramos hoy— en la licuefacción del aire. El aire no es 
otra cosa que calor condensado, calor transformado en aire, que en realidad se ha convertido en 
humo. Lo que de espiritual se ha introducido en el humo quiere ser en realidad fuego. Seres 
espirituales, a los que se suele llamar elementales, están transformados en todo aire, y no solo 
están transformados, sino expulsados a una existencia inferior, quemados, porque el aire es 
conducido nuevamente al agua. Por eso, para la ciencia espiritual, lo que percibimos exteriormente 
como efectos del fuego o del calor siempre se refiere al hecho de que primero el aire o el humo o el 
gas se forman cuando el calor se condensa; que el gas se convierte en líquido, el líquido en sólido. 
Si se retrocede, dice el ocultista: consideren algo sólido; una vez fue líquido, y solo en el transcurso 
de la evolución se volvió sólido; y lo líquido fue alguna vez gaseoso, y lo gaseoso se formó como 
humo a partir del fuego. Pero detrás de este proceso de condensación, de esta formación gaseosa 
y sólida, siempre está una transformación de seres espirituales. 
 

Si miramos ahora nuestro entorno, si vamos a las piedras sólidas, a las corrientes de agua, si 
vemos lo que fluye, lo que se evapora, lo que asciende como niebla, si vemos el aire, vemos todo lo 
sólido, líquido, gaseoso y el fuego: en el fondo lo vemos todo como fuego. Todo es fuego, solo que 
condensa en fuego solidificado. Oro, plata, cobre es fuego condensado. Todo alguna vez fue fuego, 
todo ha surgido del fuego —pero en toda esta condensación está en todas partes algo espiritual 
transformado. 
 

¿Cómo alcanzan los seres divino-espirituales, que nos rodean y que quieren que surja en nuestro 
planeta algo sólido, algo líquido, algo gaseoso? Envían sus espíritus elementales al fuego, hacia 
abajo; los encierran en tierra, agua y aire. Son los mensajeros, los portadores de las imágenes 
creadoras espirituales. Allí donde se experimenta el fuego, allí se sienten, como si se quemaran, 
crisparan, al oprimirse para vivir transformados. Y cuando miramos a nuestro alrededor, 
debemos pensar: estos seres, a quienes debemos todo lo que nos rodea, han debido descender 



Elementales R. St.              Artículo           Rudolf Steiner 
                  https://ideaswaldorf.com/tag/articulo/       

https://ideaswaldorf.com/tag/maestros/ 
 
 
 

 Edited by IdeasWaldorf 2025  https://ideaswaldorf.com/elementales-r-st/ 
                                                               
                                                         

5 

desde los mundos espirituales como elementos del fuego, y están transformados en las cosas. 
(Lit.: GA 110, p. 34ff) 

 

3. Elementos de los seres elementales 

Los miembros esenciales de los seres elementales están constituidos de modo distinto que los del 
ser humano. Aunque disponen, como el Hombre, de cuatro miembros esenciales fundamentales, 
están mucho más orientados hacia la Tierra y arraigan en parte en los reinos elementales inferiores. 
(Lit.: GA 102, p. 162ff) 

Los gnomos, estrechamente ligados al elemento tierra, tienen como miembro superior un cuerpo 
físico. Debajo tienen otros tres miembros esenciales que pertenecen al tercer, segundo y primer 
reino elemental. Por la acción de estos tres miembros inferiores, el cuerpo físico del gnomo habitualmente 
no es perceptible por los sentidos. 
Las ondinas, relacionadas con el elemento agua, tienen como miembro superior un cuerpo etérico, 
luego un cuerpo físico y por debajo dos miembros más que enraízan en el tercer y segundo reino 
elemental. 
Las sílfides, que tejen en el elemento aire, tienen cuerpo astral, cuerpo etérico, cuerpo físico y otro 
miembro del tercer reino elemental. 
Solo las salamandras tienen, como el ser humano, Yo, cuerpo astral, cuerpo etérico y cuerpo físico. 
Sin embargo, su Yo no está completamente desarrollado. Las salamandras surgen por separación 
del alma-grupo de animales superiores, como los monos, cuando en su muerte no todo retorna al 
alma-grupo, sino que queda atrás un residuo semejante a un Yo. 
 
 
4. Leyes naturales, fuerzas naturales y seres elementales 
 
Los espíritus de los períodos de revolución, espíritus del tiempo del círculo zodiacal de la jerarquía 
de los arcángeles, dirigen a los seres elementales y a todos los procesos naturales rítmicamente 
ordenados: la alternancia entre día y noche, el cambio de estaciones, y también aquellos procesos 
rítmicos que determinan para cada especie animal una duración de vida completamente específica.  
 

Al final, todo lo que designamos ampliamente como “ley natural” es un efecto de los espíritus de los 
períodos de revolución, mientras que las fuerzas naturales son expresión externa de la actividad de 
los seres elementales. 
 

Por encima de los espíritus de las épocas está el espíritu planetario como el Yo del planeta. El 
espíritu planetario de la Tierra es el espíritu de la Tierra. 
 

«Así como en el ser humano decimos: detrás de su cuerpo astral está su Yo, así podemos decir 
que detrás de todo lo que constituye el conjunto de los espíritus de las épocas —y que está 
velado— está el espíritu mismo del planeta, el espíritu planetario. Mientras los espíritus de los 
períodos de revolución dirigen los espíritus de los elementos para producir el cambio rítmico, la 
repetición de los tiempos en la Tierra, en el espacio, el espíritu de la Tierra tiene otra tarea. Este 
espíritu de la Tierra tiene la misión de poner la Tierra en relación con los demás cuerpos celestes 
del entorno, de dirigirla, de conducirla, de modo que se encuentre en el curso de los tiempos en 
las posiciones correctas respecto a los demás cuerpos celestes. El espíritu de la Tierra es el gran 
órgano sensorial de la Tierra, a través del cual la Tierra, el planeta Tierra, entra en la relación 
adecuada con su entorno.» 

 



Elementales R. St.              Artículo           Rudolf Steiner 
                  https://ideaswaldorf.com/tag/articulo/       

https://ideaswaldorf.com/tag/maestros/ 
 
 
 

 Edited by IdeasWaldorf 2025  https://ideaswaldorf.com/elementales-r-st/ 
                                                               
                                                         

6 

Cuando resumo la secuencia de los seres espirituales con los que tenemos que ver inicialmente 
para encontrar el camino hacia una evolución oculta, tengo que decir: tenemos ante nosotros como 
velo exterior el mundo sensible con toda su multiplicidad, con aquello que está extendido ante 
nuestros sentidos, lo que podemos comprender con el entendimiento humano. Detrás del mundo 
sensible está el mundo de los seres de la naturaleza. Detrás de este mundo está el de los espíritus 
de los períodos de revolución, y detrás de este el espíritu planetario. 
 

Si comparan este orden con la estructura del ser humano, pueden clarificarlo así: el velo exterior del 
mundo es el mundo de los sentidos; detrás, el mundo de los seres de la naturaleza; detrás, el 
mundo de los espíritus de los períodos; y detrás, el espíritu planetario. 
 

Ahora debemos añadir que el espíritu planetario se expresa hasta cierto punto en el mundo de los 
sentidos, de modo que uno podría percibir en cierta medida una imagen de los espíritus de los 
(Aquí el texto se refiere al diagrama incluido) 
 

 
Espíritu Planetario 
   ………………………………………………………………………………………………………………… Yo 
 
Espíritus de los  
tiempos orbitales 
   ………………………………………………………………………………………………………………… Cuerpo astral  
Mundo de los  
Espíritus de  
la naturaleza 
   ………………………………………………………………………………………………………………… Cuerpo etérico 
Mundo de los 
sentidos 
 
   ………………………………………………………………………………………………………………… Cuerpo físico 
 
           Percepciones 
 

     Condición de       Leyes de la    Fuerzas de la 
                   la naturaleza       naturaleza    naturaleza 
 
 
períodos, así como los seres de la naturaleza. Por eso, cuando observamos el mundo sensible con 
la conciencia normal, en este mundo sensible percibimos como una huella de esos mundos que 
están detrás, tal como en la piel superior queda la huella de lo que está más atrás cuando retiramos 
la piel. La conciencia normal toma el mundo sensible como sus percepciones; el mundo de los 
seres de la naturaleza se expresa en las percepciones como lo que llamamos fuerzas naturales. 
Donde la ciencia habla de fuerzas naturales, en realidad no hay nada real. Para los ocultistas las 
fuerzas naturales no son nada real, sino que son la maya, la apariencia de la actividad de los seres 
de la naturaleza. 
 

La huella de los espíritus de los períodos es lo que la conciencia normal llama leyes naturales. 
Todas las leyes naturales existen porque los espíritus de los períodos actúan como poderes 
directores. Las leyes naturales no son nada real para el ocultista. Cuando la visión normal combina 
las fuerzas naturales con leyes naturales, el ocultista sabe que estas leyes, en su verdad, se revelan 
cuando el ser humano dirige su Yo despierto hacia la actividad de los espíritus de los períodos, 
quienes ordenan los seres de la naturaleza. Eso es la maya de las leyes naturales. En la huella del 
espíritu planetario no entra la conciencia normal. La conciencia humana habla de percepciones 



Elementales R. St.              Artículo           Rudolf Steiner 
                  https://ideaswaldorf.com/tag/articulo/       

https://ideaswaldorf.com/tag/maestros/ 
 
 
 

 Edited by IdeasWaldorf 2025  https://ideaswaldorf.com/elementales-r-st/ 
                                                               
                                                         

7 

externas, hechos, fuerzas naturales: luz, calor, magnetismo, electricidad, fuerza de atracción, fuerza 
de repulsión, gravedad, etc. Esas son las percepciones en el mundo de Maya a las que en realidad 
subyace el mundo de los espíritus de la naturaleza, el cuerpo etérico de la Tierra. Luego, la ciencia 
externa habla de leyes naturales. Eso es a su vez una Maya. Subyace lo que hoy hemos descrito 
como el mundo de los Espíritus de los Períodos de Revolución. Solo entonces, cuando se avanza 
aún más, se llega también a la manifestación del Espíritu planetario mismo en el mundo sensorial 
externo. La ciencia no hace eso hoy en día." (Lit.:GA 136, P. 44ff) 
 
 

5. Seres elementales en la naturaleza 
 
Los seres elementales de la naturaleza viven, como se mencionó anteriormente, en el mundo 
etérico elemental inferior y actúan en los elementos fuego, agua, aire y tierra. Sin embargo, también 
hay seres elementales superiores que gobiernan en el éter de la luz, el éter del sonido y el éter de la 
vida. 
 

Los miembros constitutivos de los seres elementales son de naturaleza diferente a los del ser 
humano y están en parte en estrecha relación con los reinos elementales. 
 

Entre los seres elementales se incluyen todas esas innumerables criaturas encantadoras o 
amenazantes que en los cuentos y mitos se describen de manera pictórica como hadas, elfos, 
nixies, espíritus de ríos y manantiales, sirenas, elfos, kobolds, enanos, etc., y que, en la medida en 
que se trata de cuentos auténticos que aún beben de una clarividencia natural inferior, deben ser 
entendidos como realidades espirituales. Surgiría una falsa superstición materialista solo si se 
quisiera entenderlos como realidades accesibles física-sensorialmente. 
 

 

Rudolf Steiner menciona frecuentemente los siguientes grupos de seres elementales asignados a 
los elementos: 
 

Salamandras       Fuego  
Sílfides           Aire   
Ondinas            Agua   
Gnomos            Tierra 

 
Sin la incansable actividad de los seres elementales de la naturaleza, no existiría el reino vegetal 
terrestre. La forma de la planta en desarrollo vivo no está determinada solo por fuerzas puramente 
terrestres, sino que está moldeada muy esencialmente por influencias cósmicas. Estas fuerzas 
cósmico-etéricas son incorporadas a la planta a través de los seres elementales que actúan en la 
naturaleza. Ellos llevan la imagen primitiva etérica viva de la planta (la planta primordial en el 
sentido de Goethe) que se teje en las fuerzas etéricas cósmicas más sutiles, hacia el ámbito de los 
elementos terrestres.  
Los gnomos o espíritus de las raíces conducen las fuerzas del éter vital, en las que impera una 
enorme inteligencia cósmica, hasta el lugar donde la raíz de la planta pasa a la tierra mineral. Así, la 
sabiduría cósmica se convierte en fuerza configuradora terrestre.  
Las ondinas son los verdaderos "químicos del mundo", que llevan las fuerzas del éter sonoro (en las 
que se expresa la "armonía de las esferas") hasta dentro del elemento líquido y configuran sobre 
todo las hojas de las plantas.  
Las sílfides revolotean alrededor de las flores y inundan la vida de la planta con las fuerzas del éter 
de la luz.  



Elementales R. St.              Artículo           Rudolf Steiner 
                  https://ideaswaldorf.com/tag/articulo/       

https://ideaswaldorf.com/tag/maestros/ 
 
 
 

 Edited by IdeasWaldorf 2025  https://ideaswaldorf.com/elementales-r-st/ 
                                                               
                                                         

8 

Las ardientes salamandras, finalmente, impregnan a la planta con la energía viva del éter calórico y 
dejan que maduren los frutos y las semillas. Así se crea en conjunto una imagen terrenal viva de las 
fuerzas vitales cósmicas arquetípicas 
 

Los seres elementales también participan esencialmente en la configuración del reino animal. Pero 
se manifiestan especialmente en todas partes donde los distintos reinos de la naturaleza se tocan 
entre sí. 

 

«Hoy en día se habla mucho de fuerzas naturales, pero de las entidades que están detrás de 
estas fuerzas naturales se habla muy poco. Cuando se habla de entidades naturales, el ser 
humano actual considera eso como el resurgimiento de una vieja superstición. Que aquellas 
palabras que usaban nuestros antepasados se basan en la realidad – que alguien afirme que los 
gnomos, las ondinas, los sílfides y las salamandras significan algo real –, eso se considera una 
vieja superstición. Lo que las personas tienen por teorías e ideas es, en cierto sentido, 
inicialmente irrelevante; pero cuando los seres humanos, seducidos por estas teorías, se ven 
inducidos a no ver ciertas cosas y a aplicar sus teorías en la vida práctica, entonces el asunto 
comienza a adquirir su plena importancia. 
 

Tomemos un ejemplo grotesco: ¿Quién cree en entidades cuya existencia está ligada al aire o que 
están encarnadas en el agua? Si, por ejemplo, alguien dice: "Nuestros antepasados creían en 
ciertas entidades, en gnomos, ondinas, sílfides, salamandras, ¡pero todo eso son fantasías!" – 
entonces uno quisiera replicar: Preguntad a las abejas. — Y si las abejas pudieran hablar, 
responderían: Para nosotras, los sílfides no son una superstición, ¡pues sabemos muy bien lo que 
les debemos a los sílfides! — Y aquel cuyos ojos espirituales están abiertos puede seguir la pista 
de qué fuerza es la que atrae a la abejita hacia la flor. "Instinto, impulso natural", como responde 
el ser humano, son palabras vacías. Son entidades las que guían a las abejas hacia el cáliz de la 
flor para buscar allí alimento, y en todo el enjambre de abejas que sale en busca de alimento 
están activas entidades que nuestros antepasados llamaban sílfides. En todas partes donde 
diferentes reinos de la naturaleza se tocan, se ofrece una oportunidad para que ciertas entidades 
se manifiesten. Por ejemplo, en el interior de la tierra, donde la roca se encuentra con la veta de 
metal, allí se establecen entidades particulares. En la fuente, donde el musgo cubre la piedra y así 
el reino vegetal toca el reino mineral, allí se fijan tales entidades. Donde el animal y la planta se 
tocan, en el cáliz de la flor, en el contacto de la abeja con la flor, allí se encarnan ciertas 
entidades, igual que donde el ser humano se relaciona con el reino animal. Esto no ocurre en el 
curso normal del contacto. Si, por ejemplo, el carnicero sacrifica la res, o si el ser humano come 
la carne de los animales, no en el curso normal de la vida, allí no ocurre tal cosa. Pero donde en 
un curso extra-normal, como entre las abejas y la flor, los reinos se tocan como por un exceso de 
vida, allí se encarnan entidades. Y particularmente donde el ánimo del hombre, su intelecto, está 
especialmente comprometido en el trato con los animales, en una relación como la que tiene, por 
ejemplo, el pastor con sus ovejas, una relación anímica, allí se encarnan tales entidades. 
 

Encontramos estas relaciones más íntimas del hombre con el animal con más frecuencia si 
retrocedemos, en tiempos antiguos. En épocas de culturas más primitivas, se tenía a menudo una 
relación como la que tiene el árabe con su caballo, no como la de un propietario de un establo de 
carreras con sus caballos. Allí encontramos aquellas fuerzas anímicas que fluyen de un reino a 
otro, como entre el pastor y los corderos. O donde se desarrollan y irradian fuerzas del olfato y del 
gusto, como entre la abeja y la flor, allí se crea la oportunidad para que ciertas entidades muy 
específicas puedan encarnarse. 
Cuando la abeja chupa la flor, entonces el vidente puede observar cómo se forma una pequeña 
aura en el borde de la flor. Es el efecto del gusto: la picadura de la abeja en el cáliz de la flor se ha 
convertido en un cierto medio gustativo, la abeja percibe el sabor y lo irradia como un aura floral, 



Elementales R. St.              Artículo           Rudolf Steiner 
                  https://ideaswaldorf.com/tag/articulo/       

https://ideaswaldorf.com/tag/maestros/ 
 
 
 

 Edited by IdeasWaldorf 2025  https://ideaswaldorf.com/elementales-r-st/ 
                                                               
                                                         

9 

y esta es alimento para las entidades sílfides. Igualmente, el elemento sentimental que fluye entre 
el pastor y las ovejas es alimento para las salamandras. 
 

Para quien comprende el mundo espiritual, esa pregunta no es válida: ¿Por qué están entonces 
las entidades allí y en otros casos no? No debemos preguntar por el origen; su origen está en el 
cosmos. Pero si se les da motivo para alimentarse, entonces las entidades están presentes. Por 
ejemplo, los malos pensamientos que el hombre emana atraen malas entidades hacia el aura del 
hombre, porque allí encuentran alimento. Entonces, ciertas entidades se encarnan en su aura.» 
 
 

En todas partes donde se tocan distintos reinos de la naturaleza, se ofrece la oportunidad para 
que ciertas entidades espirituales se encarnen. Donde el metal se ajusta a la piedra en el interior 
de la tierra, el vidente, cuando el minero pica la tierra, ve en distintos lugares seres curiosos 
acurrucados, agachados juntos en un espacio muy pequeño. Se dispersan, se esparcen cuando 
se remueve la tierra. Son entidades curiosas que, por ejemplo, en cierto sentido no son en 
absoluto desemejantes al ser humano. Ciertamente no tienen un cuerpo físico, pero tienen 
entendimiento. Sin embargo, la diferencia entre ellos y los humanos es que tienen entendimiento 
sin responsabilidad. Por lo tanto, tampoco tienen sensación de injusticia ante las diversas 
travesuras que le gastan a los humanos. Gnomos se llaman estas entidades, y la tierra alberga 
numerosas especies de ellos, y están en su hogar donde la piedra toca al metal. 
 

Antaño servían mucho a los humanos en la antigua minería, no en la minería del carbón, sino en 
la minería de metales. La forma en que en tiempos antiguos se instalaban las minas, el 
conocimiento de cómo se estratifican las capas, eso era percibido a través de estas entidades. Y 
estos seres, que saben cómo se estratifican las capas en el interior de la tierra, conocían los 
filones mejor constituidos, y por lo tanto podían dar la mejor orientación sobre cómo se debía 
trabajar. Si no se quiere trabajar con las entidades espirituales y uno se fía solo de lo sensorial, 
entonces se llega a un callejón sin salida. De estas entidades espirituales hay que aprender un 
cierto procedimiento para investigar la tierra. 
 

Igualmente, tiene lugar una encarnación de entidades en la fuente. Donde la piedra toca la fuente, 
se encarnan los seres ligados al elemento del agua: las ondinas. Donde el animal y la planta se 
tocan, actúan las sílfides. Las sílfides están ligadas al elemento del aire, guían a las abejas hacia 
las flores. Así, debemos casi todos los conocimientos útiles de la apicultura a las antiguas 
tradiciones, y precisamente en la apicultura podemos aprender mucho de ellas. Pues lo que hoy 
existe como ciencia sobre las abejas está completamente plagado de error, y la antigua sabiduría, 
que se ha transmitido por tradición, solo se ve desorientada por ello. La ciencia se muestra ahí 
como algo inútil. Solo son útiles los antiguos procedimientos prácticos, cuyo origen se 
desconoce, porque el Hombre entonces utilizaba el mundo espiritual como guía. 
 

Los humanos hoy en día también conocen a las salamandras, pues cuando uno dice: "algo me 
fluye, no sé de dónde", eso es mayormente el efecto de las salamandras. 
 

Cuando el humano establece una conexión íntima con los animales, como el pastor con sus 
ovejas, entonces recibe conocimientos susurrados por entidades que viven en su entorno. Al 
pastor le fue susurrado su conocimiento, el que tiene respecto a su rebaño de ovejas, por las 
salamandras en su entorno. Estos antiguos conocimientos han desaparecido hoy en día y deben 
ser recuperados ahora mediante conocimientos ocultos debidamente verificados. 
 

Si pensamos más allá estas ideas, tendremos que decirnos: ¡Estamos completamente rodeados 
de entidades espirituales! Caminamos por el aire, y este no es solo sustancia química, sino que 
cada soplo de viento, cada corriente de aire es la revelación de entidades espirituales. Estamos 
rodeados y completamente impregnados por estas entidades espirituales, y el ser humano en el 



Elementales R. St.              Artículo           Rudolf Steiner 
                  https://ideaswaldorf.com/tag/articulo/       

https://ideaswaldorf.com/tag/maestros/ 
 
 
 

 Edited by IdeasWaldorf 2025  https://ideaswaldorf.com/elementales-r-st/ 
                                                               
                                                         

10 

futuro, si no quiere experimentar un destino muy triste que reseque su vida, debe tener un 
conocimiento de lo que vive a su alrededor. Sin este conocimiento no podrá progresar más." 
(Lit.:GA 98, P. 88ff) 

 
 

6. Seres elementales anormales 
 

 

Rudolf Steiner menciona algunos “seres elementales anormales”, en parte muy peculiares, que son 
significativos para el ser humano. A diferencia de los seres elementales regulares, estos se 
encuentran en una evolución descendente: 
 

• Espíritus tontos o tontos espirituales son seres elementales gigantescos y torpes que le 
permiten al Hombre fijar sus pensamientos. Los pensamientos, tal como los 
experimentamos en nuestra conciencia, no son una realidad independiente, sino meras 
imágenes y como tales, extremadamente fugaces. Para poder retener los fugaces 
pensamientos en nuestra conciencia, necesitamos este tipo especial de seres elementales 
anormales, solo observables con gran dificultad, que sin embargo no son de naturaleza 
arhimánica, como erróneamente se podría creer. Pertenecen al mismo reino que los 
gnomos, pero luchan constantemente con ellos y son profundamente despreciados por 
estos. Se encuentran especialmente en el entorno de personas muy inteligentes, pero 
también, por ejemplo, en bibliotecas, cuando en los libros hay contenidos muy sabios. (Lit.: 
GA 219, P. 75ss) 

 

• “Seres araña”, que son auténticos arquetipos de la fealdad, despiertan en el Hombre el 
sentido de la belleza del arte verdadero. Siempre se les encuentra en el entorno de artistas 
y obras de arte. Viven predominantemente en los elementos agua y aire y pertenecen al 
mismo reino elemental que las sílfides y las ondinas, con las que están en constante 
lucha. No son en absoluto de naturaleza luciférica, como erróneamente se podría suponer. 
(Lit.: GA 219, P. 78ss) 

 

• “Seres de calor”, que provienen del mismo reino que las salamandras, impulsan al Hombre 
hacia el bien. Muestran un gran sentido de la vergüenza y huyen de los otros seres 
elementales refugiándose en el interior del Hombre. (Lit.: GA 219, P. 81ss) 

 

• “Seres de calor luciféricos” actúan especialmente en el sentimiento humano y quieren 
dejarlo absorber por el calor con un sentimiento de placer inmenso. (Lit.: GA 270a, P. 95s) 

 

• “Seres de frío ahrimánicos”, que quieren condensar y solidificar al Hombre, actúan en 
contra de los seres de calor luciféricos. Solo si el Hombre puede mantener estas dos 
fuerzas en el equilibrio correcto, es capaz de entrar conscientemente en el mundo 
espiritual. (Lit.: GA 270a, P. 95s) 

 

"Tal como sucede con la luz en relación con el pensar, así sucede con el calor en relación con el 
sentir. Quien, con respecto al sentir, se presenta ante el Guardián del Umbral, se da cuenta de 
cómo entra en una lucha entre lo cálido y lo frío: cómo lo cálido tienta constantemente nuestro 
sentir, pues quiere absorber este sentir en sí. Así como los seres de luz, los seres de luz 
luciféricos, quieren volar con nosotros lejos de la Tierra, hacia la luz, de igual manera los seres de 
calor luciféricos quieren absorber nuestro sentir en el calor universal del mundo. Todo el sentir 
del Hombre debería perderse para él y ser absorbido en el calor universal del mundo. 

 

Y es tentador por la razón de que está presente lo que quien recibe la ciencia iniciática percibe 
cuando se presenta con su sentir ante el umbral: entonces aparecen los seres de calor, que en 



Elementales R. St.              Artículo           Rudolf Steiner 
                  https://ideaswaldorf.com/tag/articulo/       

https://ideaswaldorf.com/tag/maestros/ 
 
 
 

 Edited by IdeasWaldorf 2025  https://ideaswaldorf.com/elementales-r-st/ 
                                                               
                                                         

11 

sobreabundancia, en exceso, quieren darle al Hombre aquello que en realidad es su elemento, en 
el que vive: el calor. Quieren dejar que su sentir completo sea absorbido por el calor. Pero esto, al 
darse cuenta el Hombre - pues se presenta ante el umbral, estos seres de calor están ahí, se 
vuelve cálido, cálido, cálido, se convierte él mismo en calor, se funde en el calor -, es un placer 
gigantesco, eso es lo tentador. Todo eso fluye constantemente a través del Hombre. Y todo eso 
hay que saberlo. Pues sin saber que esta tentación en el placer del calor está ahí, es imposible 
conseguir una visión libre en la tierra de los espíritus." 
 

"Y los enemigos de estos seres de calor luciféricos son los seres de frío ahrimánicos. Estos seres 
de frío ahrimánicos atraen al Hombre que aún mantiene conciencia de lo peligroso que es flotar 
en el placer del calor. Quiere sumergirse en el frío saludable. Entonces cae en el otro extremo: 
entonces el frío puede endurecerlo. Y entonces surge, cuando el frío en esta situación, en esta 
posición se acerca al Hombre, surge un dolor infinito, que es igual al dolor físico. Lo físico y lo 
psíquico, lo material y lo espiritual se vuelven uno. El Hombre experimenta el frío como algo que 
afecta a todo su ser, como desgarrador, en un dolor sin medida." (Lit.: GA 270a, P. 95s) 

 
 

7. Seres elementales creados por el Hombre 
 
Los seres elementales actúan en la naturaleza, pero al mismo tiempo están estrechamente 
relacionados con las fuerzas internas de la vida anímica humana, con el pensar, el sentir y el 
querer. Con cada pensamiento que formamos, generamos nuevos seres elementales. Lo que 
llevamos dentro de nosotros como tesoro de la memoria es, en verdad, una gran suma de seres 
elementales creados por nosotros mismos. Aquí en la Tierra solo los experimentamos como 
sombríos pensamientos de recuerdo; su verdadera esencia se muestra recién en la vida entre la 
muerte y el nuevo nacimiento o mediante la formación espiritual (ver por ej. -> formación rosacruz). 
Toda nuestra vida anímica está acompañada por los más diversos seres elementales. El pensar, 
sentir y querer del Hombre, en todas partes donde se esfuerza seriamente por lo verdadero, lo bello 
y lo bueno, está incluso unido a seres elementales de forma muy peculiar, que en muchos aspectos 
son opuestos a los seres elementales que actúan en la naturaleza. 
También hay otros seres elementales que son producidos (inconscientemente) de manera artificial 
por el Hombre. Entre ellos se cuentan, por ejemplo, los fantasmas, espectros, demonios y espíritus 
que se forman como desprendimientos de los miembros constitutivos humanos. Especialmente, a 
través de la técnica y la vida económica moderna, se generan seres elementales. Existe un peligro 
creciente de que los seres elementales queden sometidos a las influencias luciféricas y 
ahrimánicas. 
 

"El Hombre creó las máquinas como un añadido a la naturaleza. Inicialmente, el Hombre las mira 
de manera completamente abstracta. Opera con ellas de manera completamente abstracta. 
Tiene su matemática, tiene su geometría, su mecánica. Con ellas construye sus máquinas y las 
mira de manera completamente abstracta. Pero muy pronto hará un cierto descubrimiento. Por 
muy extraño que aún le pueda parecer al Hombre actual que se haga este descubrimiento, el 
Hombre hará el descubrimiento de que en todo lo maquinal que incorpora a la vida económica, 
volverán a actuar los espíritus que antes percibía en la naturaleza. En sus mecanismos técnico-
económicos percibirá: los ha fabricado, los ha hecho, pero poco a poco van adquiriendo una vida 
propia, aunque al principio ciertamente solo una vida que aún puede negar porque se manifiesta 
en lo económico. Pero lo notará cada vez más a través de lo que él mismo crea, cómo eso 
adquiere una vida propia, cómo, a pesar de haberlo engendrado desde el intelecto, ya no puede 
comprenderlo con el intelecto. Quizás hoy aún no pueda uno hacerse una buena idea de ello, no 



Elementales R. St.              Artículo           Rudolf Steiner 
                  https://ideaswaldorf.com/tag/articulo/       

https://ideaswaldorf.com/tag/maestros/ 
 
 
 

 Edited by IdeasWaldorf 2025  https://ideaswaldorf.com/elementales-r-st/ 
                                                               
                                                         

12 

obstante, será así. Pues los Hombres descubrirán cómo sus objetos económicos se convierten 
claramente en portadores de demonios." (Lit.: GA 200, P. 91ss) 

 
 
8. Los “reyes” de los seres elementales 

 
Los «reyes» de los seres elementales son seres angélicos de la Tercera Jerarquía, que en los Vedas 
se denominan Devas. Agni es el señor de las salamandras, Vayu gobierna a las sílfides, Varuna a las 
ondinas y Kshitideva a los gnomos; para estos últimos a menudo también se menciona a Prithivi, la 
gran diosa madre terrestre, comparable a la Gaia de la mitología griega. En un sentido más amplio, 
también representa al elemento tierra sólido en general. 
 

"En las ceremonias de culto, mediante ciertas acciones, deben crearse entidades no 
contradictorias, sino armónicas. Inicialmente, el Hombre no es capaz de armonizar estas cosas. 
Pero para todo lo que el Hombre crea así en el plano astral, existen ciertas entidades directrices. 
Así, tenemos un mundo de seres elementales a nuestro alrededor con un rey. En los indios se 
menciona al rey de los gnomos: Kshiti, el gnomo supremo; el ser supremo entre las ondinas: 
Varuna; el ser supremo entre las sílfides: Vayu; y todo lo que tiene su conciencia en el fuego es 
dirigido por el rey del fuego: Agni. En toda actividad del fuego, el agua, etc., tenemos que ver con 
estas determinadas entidades Deva. Todo el fuego que tenemos aquí en la Tierra es la sustancia 
tejida a partir de los seres que pertenecen a Agni. La magia ceremonial es el tipo más bajo de 
hechicería y consiste en adquirir ciertos trucos en el plano físico para crear determinadas formas y 
entidades en el plano astral. Existen escuelas donde aún se practica hoy en día la magia 
ceremonial. Tal práctica causa una gran inclinación hacia el mundo astral y con mucha frecuencia 
provoca suicidio, porque entonces el Hombre actúa casi solo en el mundo astral y se ha 
acostumbrado a no tomar el mundo físico por sí mismo. Ha desarrollado la inclinación hacia el 
otro mundo y entonces el cuerpo físico a menudo le resulta un estorbo. 
 

Ahora comprenderán también la conexión con el culto al fuego que ha surgido en la historia de las 
religiones. Los seguidores de Zaratustra intentaban, a través del sacrificio de fuego de los 
sacerdotes, crear realmente ciertas formas en el plano astral. En el globo terrestre todo sucede 
ahora físicamente. Pero por lo dicho se puede ver que continuamente se forman entidades 
astrales bajo la influencia de nuestros actos. Todas las acciones están acompañadas de entidades 
astrales. Estos son nuestros Skandhas, que ejecutan nuestro Karma. Pero también todos los 
hechos físicos dejan tras de sí entidades astrales en lo astral. Así, por ejemplo, a la Catedral de 
Colonia le corresponde una entidad muy determinada en el plano astral. A través de todo lo que 
sucede en la Tierra, cuando toda la materia física ha sido transformada y la Tierra se disuelve, se 
forma por sí mismo el próximo globo astral. Simplemente está ahí como las entidades astrales, 
como los efectos de todos los procesos físicos anteriores. Por eso el Hombre debe actuar 
continuamente en el Karma. Debe corregir en la próxima vida los grotescos seres astrales que ha 
estropeado, de lo contrario estos estarían ahí como criaturas sin sentido para el próximo globo. 
Ese es el Karma que el Hombre debe reparar. Lo que sucede a lo grande en la Tierra, también le 
sucede al Hombre en pequeño." (Lit.:GA 93a, P. 219) 

 
 

9. Seres elementales en alianza con los adversarios 
 



Elementales R. St.              Artículo           Rudolf Steiner 
                  https://ideaswaldorf.com/tag/articulo/       

https://ideaswaldorf.com/tag/maestros/ 
 
 
 

 Edited by IdeasWaldorf 2025  https://ideaswaldorf.com/elementales-r-st/ 
                                                               
                                                         

13 

Existe un peligro creciente de que los seres elementales queden sometidos a las influencias 
luciféricas y ahrimánicas. Los seres elementales que tejen en los elementos inferiores son 
impulsados a una alianza con Ahriman si el Hombre no se les enfrenta con conciencia cognoscitiva: 
 

"Si no queremos saber nada del mundo espiritual, entonces todo este coro cae en manos de los 
poderes ahrimánicos, entonces se produce la alianza entre Ahriman y los espíritus de la 
naturaleza. Eso es hoy lo que flota en el mundo espiritual como una decisión predominante: llevar 
a cabo la alianza entre los poderes ahrimánicos y las fuerzas naturales. Es, por así decirlo, el 
compromiso en marcha entre los poderes ahrimánicos y los espíritus de la naturaleza, y no hay 
otra posibilidad de impedirlo que haciendo que los hombres, en su conocimiento, se dirijan al 
mundo espiritual y así se familiaricen con los espíritus de la naturaleza, tal como se 
familiarizaron con el oxígeno, el nitrógeno, el hidrógeno, el calcio, el sodio, etc. Por lo tanto, debe 
establecerse junto a una ciencia de lo sensorial, de lo físico, una ciencia del espíritu. Y debemos 
tomar absolutamente en serio esta ciencia de lo espiritual. Si solo hablamos del espíritu de 
manera panteísta, no nos acercamos a él. No debemos tener esa falta de valor que se abstiene 
de hablar de entidades espirituales concretas." (Lit.: GA 211, P. 206ss) 

 

Los seres elementales que viven en los elementos etéricos superiores, en cambio, se aliarán con 
Lucifer si el hombre descuida la profundización en su interior: 
 

"El monoteísmo ha surgido de la revelación del mundo etérico a la humanidad terrestre. Pero al 
ascender a estos seres de luz, a los seres elementales del éter, llegamos a un mundo exterior 
diferente. Sin embargo, este mundo no está contenido solo en la luz física, sino también en 
aquello que, como espiritual, fluye hacia nosotros con cada rayo de sol: Allí encontramos tales 
entidades, como las que encontramos en los elementos terrestres. Pero en aquellos elementos 
etéricos encontramos entidades que, a su vez, no quieren unir a la humanidad con la Tierra como 
es la intención de los poderes ahrimánicos, que detienen el desarrollo de la Tierra, sino que no 
quieren que el hombre llegue al pleno conocimiento de lo terrestre, les gustaría detener su 
desarrollo antes de que la Tierra llegue a su meta. Las entidades ahrimánicas quieren llevar a la 
Tierra tan lejos como sirva a sus propósitos; las otras entidades se proponen no dejar que lo que 
está previsto en el desarrollo de la humanidad desde el principio llegue a su pleno desarrollo, 
mantenerlo fijo en estadios anteriores. Pero entonces pudieron tomar la decisión -y esa es la otra 
decisión que nos sale al encuentro cuando miramos hacia las esferas superiores- de una alianza 
ahora entre Lucifer y las potencias elementales de lo etérico. Mientras que Ahriman con sus 
poderes puede introducirse en la esencia humana si el hombre se cierra al conocimiento de lo 
espiritual, Lucifer puede introducirse con los poderes que están en lo etérico en el hombre, si el 
hombre descuida la correcta profundización en su interior. Y así están hoy las potencias 
enemigas de arriba y abajo ante el hombre." (Lit.: GA 211, P. 206ss) 

 
 

10. Redención de los seres elementales por el hombre 
 

"¿Podemos nosotros, como humanos, hacer algo por estos espíritus elementales? Esa es la gran 
pregunta que se plantearon los santos Rishis. ¿Podemos hacer algo para redimir lo que está 
hechizado? ¡Sí, podemos hacer algo! Porque lo que nosotros, los humanos, hacemos aquí en el 
mundo físico no es más que la expresión externa de procesos espirituales. Todo lo que hacemos 
tiene al mismo tiempo su significado en el mundo espiritual. Supongamos lo siguiente: Un 
hombre se encuentra frente a, digamos, un cristal de roca o un trozo de oro o similar. Lo mira. 
¿Qué sucede cuando un hombre simplemente mira fijamente, observa con su ojo sensible 
cualquier objeto externo, qué sucede ahí? Hay un juego continuo entre el espíritu elemental 



Elementales R. St.              Artículo           Rudolf Steiner 
                  https://ideaswaldorf.com/tag/articulo/       

https://ideaswaldorf.com/tag/maestros/ 
 
 
 

 Edited by IdeasWaldorf 2025  https://ideaswaldorf.com/elementales-r-st/ 
                                                               
                                                         

14 

hechizado y el hombre. Lo que está hechizado dentro de la materia y el hombre, tienen algo que 
ver el uno con el otro. Supongamos ahora que el hombre solo mira fijamente el objeto, de modo 
que solo nota lo que llega a sus ojos; entonces, siempre algo de estos seres elementales entra 
en el hombre. Continuamente, algo de los seres elementales hechizados entra en el Hombre 
desde la mañana hasta la noche. Al percibir usted, desde su entorno fluye continuamente una 
multitud de entidades elementales que estaban hechizadas y que continuamente son 
hechizadas por los procesos de condensación del mundo; continuamente, una multitud de tales 
entidades entra en usted. Supongamos ahora que el Hombre, que así mira fijamente los objetos, 
no tuviera ninguna inclinación a reflexionar sobre los objetos, a dejar vivir en su alma algo del 
espíritu de las cosas. Se lo pone fácil, solo pasa por el mundo, pero no lo procesa 
espiritualmente, ni con ideas, ni con sentimientos, ni con nada; se queda, por así decirlo, siendo 
un mero contemplador de lo que le sale al encuentro materialmente en el mundo. Entonces, 
estos espíritus elementales entran en él y ahora se sientan dentro de él, están dentro de él y no 
han ganado nada más en el proceso mundial que haber ascendido desde el mundo exterior al 
Hombre. Pero supongamos que el Hombre sea de aquellos que procesan espiritualmente las 
impresiones del mundo exterior, que con sus ideas, conceptos, se forma representaciones sobre 
los fundamentos espirituales del mundo, que por lo tanto no solo mira fijamente un trozo de 
metal, sino que reflexiona sobre su esencia, siente la belleza de la cosa, que convierte en espíritu 
su impresión; ¿qué hace él? Él redime, a través de su propio proceso espiritual, al ser elemental 
que fluye desde el mundo exterior hacia él; lo eleva a lo que era, libera al ser elemental de su 
hechizo. Así, a través de nuestra propia espiritualización, podemos a esas entidades que están 
hechizadas en el aire, el agua y la tierra, o bien encerrarlas en nuestro interior sin cambiarlas, o 
bien, al espiritualizarnos nosotros mismos cada vez más, liberarlas, redimirlas, devolverlas 
nuevamente a su elemento. A lo largo de toda su vida en la Tierra, el Hombre deja que los 
espíritus elementales del mundo exterior fluyan hacia su interior. En la misma medida en que 
solo mira fijamente las cosas, en esa misma medida deja que estos espíritus simplemente 
entren en él y no los cambia; en la misma medida en que busca procesar en su espíritu las cosas 
del mundo exterior mediante ideas, conceptos, sentimientos de belleza, etc., en esa misma 
medida redime y libera a estos seres elementales espirituales. 

 

¿Y qué sucede entonces con estos seres elementales que, por así decirlo, han pasado de las 
cosas al Hombre, qué sucede con ellos? Primero están en el Hombre. También los redimidos 
deben permanecer primero en el Hombre, pero solo hasta la muerte física del Hombre. Cuando el 
Hombre traspasa la puerta de la muerte, entonces se produce una diferencia entre aquellos 
seres elementales que simplemente han entrado y que el Hombre no ha elevado nuevamente a 
un elemento superior, y entre aquellos que el Hombre, mediante su propia espiritualización, ha 
devuelto a su elemento anterior. Los seres elementales que el Hombre no ha cambiado, no han 
ganado nada con haber pasado de las cosas al Hombre; pero los otros, han ganado que con la 
muerte del Hombre pueden regresar nuevamente a su mundo original. El Hombre es en su vida 
un punto de paso para estas entidades elementales. Y cuando el Hombre ha pasado por el 
mundo espiritual y renace en una próxima encarnación, entonces, al reencarnar el Hombre, al 
pasar por la puerta del nacimiento, todos los seres elementales que el Hombre no había liberado 
antes, regresan al mundo físico; pero aquellos que él ha liberado, no los trae consigo cuando 
desciende, han regresado a su elemento original." (Lit.:GA 110, P. 36ss) 

 

 
 
 



Elementales R. St.              Artículo           Rudolf Steiner 
                  https://ideaswaldorf.com/tag/articulo/       

https://ideaswaldorf.com/tag/maestros/ 
 
 
 

 Edited by IdeasWaldorf 2025  https://ideaswaldorf.com/elementales-r-st/ 
                                                               
                                                         

15 

Bibliografía 
 

- Aquí se encuentra una recopilación de libros sobre el tema "Los seres elementales" 
 

• Flensburger Hefte 79 *Lo que los espíritus de la naturaleza nos dicen - Entrevistados 
directamente* ISBN 3-935679 

• Flensburger Hefte 80 Nuevas conversaciones con los espíritus de la naturaleza ISBN 3-935679-

10-6 

• Número especial de FH nº 21 Espíritus de la naturaleza 3 - Sobre seres del humo, de la pradera, 

de la turba y de las máquinas ISBN 3-935679-17-3 

• Número especial de FH nº 22 Espíritus de la naturaleza 4 - Compendio de preguntas ISBN 3-

935679-18-1 

• Jürgen Strube: La observación del pensamiento: La 'Filosofía de la Libertad' de Rudolf Steiner 

como camino hacia el conocimiento de las fuerzas formativas, 3ª edición, Verlag für 

Anthroposophie 2017, ISBN 978-3037690239 

• Dorian Schmidt: Fuerzas vitales – Fuerzas formativas: Fundamentos metodológicos para la 

investigación de lo vivo., 2ª edición, Verlag Freies Geistesleben 2011, ISBN 978-3772514814 

• Dirk Kruse: Observación anímica - en la naturaleza, Menschenbildverlag, Groß Heins 1, 27308 

Kirchlinteln 2008 

• Thomas Mayer: ¡Montad a los seres elementales!, Ed. Nueva Tierra, 2010, ISBN 978-3890605173 

• Thomas Mayer: Colaboración con seres elementales, Ed. Nueva Tierra, 2010, ISBN 978-

3890605609 

• Thomas Mayer: Colaboración con seres elementales 2, Ed. Nueva Tierra, 2012, ISBN 978-

3890606040 

• Karsten Massei: Mensajes de los seres elementales, Futurum Verlag, 2012 ISBN 978-

3856362362 

• Karsten Massei: Escuela de seres elementales, Futurum Verlag, 2013 ISBN 978-3856362294 

• Karsten Massei: Los dones de las abejas, Futurum Verlag, 2013 ISBN 978-3856362430 

• Karsten Massei: Diálogos con la Tierra: Un camino de experiencia interior, Futurum Verlag, 2014 

ISBN 978-3856362461 

• Karsten Massei: La escritura de las nubes: 49 mitos, Futurum Verlag, 2017, ISBN 978-

3856362553 

• Karsten Massei: Tierra y Hombre: Lo que nos une, Futurum Verlag, 2018, ISBN 978-3856362607 



Elementales R. St.              Artículo           Rudolf Steiner 
                  https://ideaswaldorf.com/tag/articulo/       

https://ideaswaldorf.com/tag/maestros/ 
 
 
 

 Edited by IdeasWaldorf 2025  https://ideaswaldorf.com/elementales-r-st/ 
                                                               
                                                         

16 

• Rudolf Steiner: Teosofía. Introducción al conocimiento suprasensible del mundo y a la 

determinación del hombre , GA 9 (2003) pdf pdf(2) html mobi 

epub archive.org  Inglés: rsarchive.org  

• Rudolf Steiner: Sobre el mundo astral y el Devachán, GA 88 (1999), ISBN 3-7274-0880-4 pdf 

pdf(2) html mobi epub archive.org  Inglés: rsarchive.org  

• Rudolf Steiner: Conciencia – Vida – Forma , GA 89 (2001), ISBN 3-7274-0890-1 pdf pdf(2) html 

mobi epub archive.org  Inglés: rsarchive.org  

• Rudolf Steiner: Seres naturales y espirituales. Su acción en nuestro mundo visible., GA 98 (1983) 

pdf pdf(2) html mobi epub archive.org  Inglés: rsarchive.org  

• Rudolf Steiner: La influencia de las entidades espirituales en el hombre, GA 102 (2001), ISBN 3-

7274-1020-5 pdf pdf(2) html mobi epub archive.org  Inglés: rsarchive.org  

• Rudolf Steiner: Jerarquías espirituales y su reflejo en el mundo físico, GA 110 (1991), ISBN 3-

7274-1100-7 pdf pdf(2) html mobi epub archive.org  Inglés: rsarchive.org  

• Rudolf Steiner: Las entidades espirituales en los cuerpos celestes y en los reinos de la 

naturaleza, GA 136 (1996), ISBN 3-7274-1361-1 pdf pdf(2) html mobi 

epub archive.org  Inglés: rsarchive.org  

• Rudolf Steiner: La nueva espiritualidad y la experiencia de Cristo en el siglo XX, GA 200 (1980), 

Quinta conferencia, Dornach, 29 de octubre de 1920 pdf pdf(2) html mobi 

epub archive.org  Inglés: rsarchive.org  

• Rudolf Steiner: El Misterio del Sol y el Misterio de la Muerte y la Resurrección, GA 211 (1986), 

Viena, 11 de junio de 1922 pdf pdf(2) html mobi epub archive.org  Inglés: rsarchive.org  

• Rudolf Steiner: La relación del mundo estelar con el hombre y del hombre con el mundo estelar. 

La comunión espiritual de la humanidad., GA 219 (1994), ISBN 3-7274-2190-8 pdf pdf(2) html 

mobi epub archive.org  Inglés: rsarchive.org  

• Rudolf Steiner: El hombre como conexión de la palabra mundial creadora, formativa y 

configuradora, GA 230 (1985) pdf pdf(2) html mobi epub archive.org  Inglés: rsarchive.org  

• Rudolf Steiner: Instrucciones esotéricas para la primera clase de la Escuela Superior Libre para 

la Ciencia Espiritual en el Goetheanum 1924, GA 270/1 (1999), ISBN 3-7274-2700-0 html 
 
 
 
 
 
 



Elementales R. St.              Artículo           Rudolf Steiner 
                  https://ideaswaldorf.com/tag/articulo/       

https://ideaswaldorf.com/tag/maestros/ 
 
 
 

 Edited by IdeasWaldorf 2025  https://ideaswaldorf.com/elementales-r-st/ 
                                                               
                                                         

17 

A menos que se indique lo contrario, las referencias a la obra de Rudolf Steiner siguen la Edición Completa de 
Rudolf Steiner (GA), Rudolf Steiner Verlag, Dornach/Suiza. Correo electrónico: 
verlag@steinerverlag.com URL: www.steinerverlag.com 
 

Ediciones gratuitas de las obras están disponibles en steiner.wiki, bdn-steiner.ru, archive.org y en el Archivo 
Online de Rudolf Steiner (Rudolf Steiner Online Archive). La Edición Crítica (SKA) (ed. Christian Clement) ofrece 
una edición “de texto crítico” de los escritos fundamentales de Rudolf Steiner: 
steinerkritikenachrichten.com 
 

Las ediciones de Rudolf Steiner se basan en transcripciones de texto plano que se acercan lo más posible a la 
palabra hablada de Rudolf Steiner. Herramientas útiles para orientarse en toda la obra de Steiner son el manual 
de Christian Karl sobre la obra de Rudolf Steiner, que está disponible gratuitamente en línea, y la obra de 
referencia Antroposofía de Urs Schwendener, que utiliza en gran medida la redacción original de Rudolf Steiner. 
 
 
Enlaces web: 
 
- Página de inicio de Thomas Mayer 
- Sobre la obra de Karsten Massei 

 
Seres Elementales: la versión hablada de este artículo está disponible como archivo de audio. 
Es posible que el archivo de audio y el artículo actual no estén actualizados. 
Puede encontrar una descripción general de todos los artículos hablados aquí. 
Obtenido de “ https://anthrowiki.at/index.php?title=Elementarwesen&oldid=551395 ” 

 

 
 

Aportación de Cristina Seguí  

 


